
한국여성신학회�

2017년� 5월�정기학술제�

주디스 버틀러, 신학으로 읽기

일시:� 2017년� 5월� 13일(토)� 10:00-12:30�

장소:� 이화여자대학교�대학교회�소예배실



목�차

전체�사회:�이주아�박사

여는�말� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 사회자

인사말씀� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 이숙진� 회장

발표�

� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � �사회:�이인경�박사� (계명대학교,� 기독교�윤리학)

1부� � � � � � � �주디스�버틀러와�여성신학� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � �

발표1� �  최순양 박사 (이화여자대학교, 조직신학)
� � � � � � � � � � � � � �주디스�버틀러의�신학적�적용�

발표2� � �김혜령 박사 (이화여자대학교, 기독교 윤리학)
� � � � � � � � � � � � � �주디스�버틀러의� ‘얼굴의�정치윤리학’

질의�응답

2부� � � � � � � �여성신학과�교회�현장의�만남� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � �

발표3� �강호숙 박사 (총신대학교, 실천신학)
� � � � � � � � � � � � �보수교단�내�성차별적�설교에�대한�여성신학적�고찰

질의응답

광고� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 사회자

닫는� 말� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 사회자



쥬디스 버틀러( Judith Butler)의 ‘섹스와 젠더’에 대한 해체 
                                   그리고 여성신학적 적용

                                                   최순양 박사 (이화여대, 조직신학)

들어가는 말

여성학의 비교적 최근의 학문적 성과에 의하면 젠더는 후천적으로 교육된 것임에 반해 섹스는 
타고난 것이라고 생각하는 경향이 있었다. 그러나 쥬디스 버틀러에 의하면 ‘섹스’역시 선천적
이거나 타고나는 것이 아니다. 젠더는 권력의 담론 효과라고 볼 수 있으며, 옷 입혀지고 강제
된 것이다. 그러나 ‘섹스’역시 무엇이 여성이고 무엇이 남성인가에 대한 우리의 인식이 먼저 
있고, 그에 따라서 우리가 여성이든 남성이든 한 섹스로 분화된다고 볼 수 있다. 이는 너무도 
자연스럽게 인식되어서 태어날 때부터 우리가 가지고 있는 것처럼 느끼게 되기도 한다.  결국 
버틀러에게 있어 섹스와 젠더는 둘 다 후천적으로 우리에게 입혀지는 것 같은 것이 된다. 이
들은 구성원이 반복적으로 따르도록 하는 일종의 ‘관습’과도 같은 것이라고 할 수 있다. 그런 
의미에서 버틀러는 주체들을 결정하는 행위규범이 먼저 있고, 그에 따라 주체가 형성된다고 
본다. 그리고 이를 ‘수행적 젠더’라고 명명한다. 그리고 버틀러는 주체에 선행하는 행위규범에 
대해 연구하면서 정신분석학 그리고 윤리적 담론에 이르기까지 관점을 확장시키고 있다.  따
라서 이 글에서는 이러한 버틀러의 수행적 젠더가 어떤 것인 지, 이에서 파생한 다양한 관점
들은 무엇인 지 그리고 이에 대한 생각의 변화로 무엇을 얻게 될 수 있는지를 살펴볼 것이다. 
또한 이러한 버틀러의 젠더에 대한 이해가 신학적으로는 어떤 생각들을 가져올 수 있을지, 한
국 교회 여성들에게는 어떤 ‘수행적’ 젠더로 작용하는 지 고민해 보고자 한다.

1. 젠더 수행성(performance)란 무엇인가?

여성학에 따르면 성(sexuality)이란 타고난 것이거나 ‘생물학’적으로 결정된 것으로 이해하는 
반면 젠더(Gender)는 후천적으로 주입되고 학습되어서 우리가 당연시 하게 되는 우리의 정체
성이라고 할 수 있다. 그러나 쥬디스 버틀러(Judith Butler)에 따르면 성과 젠더는 사실상 구
분될 수 없다. 다시 말해, 우리가 태어나면서 이렇게 생긴 아이는 여자이고 저렇게 생긴 아이
는 남자이다 라는 구분조차 어쩌면 사회적으로 약속된 담론이 있어서 그렇게 구분되는 것인 
지도 모른다는 엄청난 생각을 버틀러는 우리에게 던져준다. 여자처럼 생긴 몸이 있어서 그 이
후에 여성은 이러이러하다라는 담론이 생긴 것이 아니라, 이러이러한 몸을 여성이라고 하자는 
사회적 약속과 규칙들이 여성을 여성으로 남성을 남성으로 구분했다는 것이다. 즉 보브아르의 
말처럼 “여성은  만들어진다”고 할 때, 과연 여성은 ‘만들어진 것’ 밖에 존재할 가능성이 있을
까? 보브아르의 생물학적 성으로서의 여성과 젠더로서의 여성은 과연 구분될 수 있을까? 보
브아르는 사실 ‘여성은 태어나는 것이 아니라 만들어진다’ 라는 것을 이미 발견했지만, 철저히 
‘태어나는 것’이 그렇다면 없다는 결론에 이르지는 못했다. 버틀러는 보브아르의 주장에서 한 
걸음 더 나아가 여성의 ‘몸’까지 태어나는 것이 아니라 만들어진다고 주장하는 것이다. “보브

-1-



아르의 주장대로 몸이 ‘하나의 상황’이라면 언제나 이미(always already) 문화적 의미로 해석
되지 않은 몸”1)이란 없다. 우리는 보통 ‘몸’은 태어날 때 무언가 가지고 있고 그것에 따라서 
그 의미가 해석된다고 생각하지만, 버틀러에 따르면 “몸은 그 몸의 젠더 표식에 선행하는 어
떤 의미있는 실체를 갖는다고 말할 수 없다.”2)  생물학적 성이나 젠더나 모두 사실은 이 사회
에서 떠다니는 인공물에 불과하다. 우리가 어느 한 사람을 ‘여성’이라 부른다는 것은 상식적으
로 알고 있는 그 생김새를 하고 있기 때문이기도 하면서(생물학적 성) 동시에 사회에서 소위 
‘여성답다’ ‘여성스럽다’라고 하는 행동과 특성들을 보이기 때문에 그렇게 생각하는 것이다. 
그리고 버틀러가 비판적으로 보는 것 중 하나는 따라서 그 여성은 자연스럽게 ‘남성’에게 끌
리고 매력을 느끼는 사람이 된다. 
  결국 버틀러에게 있어서 젠더란 인종, 나이, 계급 등의 정체성을 가르는 특성들과 마찬가지
로 교차되고 만나서 형성될 수밖에 없는 어떤 것이다.3) 다른 정체성적 특징들과 달리 젠더는 
본질적이라고 우리는 생각하지만, 문화와 정치의 맥락에서 젠더를 떼어 설명할 수 없고, 젠더
도 그러한 변수들의 영향을 받고 있다. 예컨대 한국의 여성들과 미국의 여성들은 자신의 ‘여
성됨’을 달리 이해하고 있으며 같은 한국의 여성들일지라도 ‘출산’에 대해 느끼는 느낌과 책임
감은 그 계급과 상황에 따라 다르다는 것을 그 예로 생각해 볼 수 있을 것이다.
  이런 이유로 버틀러는 젠더를 반복된 ‘몸의 양식화’와 ‘행위’로 이해하려는 경향이 있으며, 
그 행동과 양태들이 어떻게 교육되고 내면화되었는가의 질문을 가지고 젠더에 대해 ‘계보학
(genealogy)’적으로 연구한다. 계보학적 연구를 통해 버틀러가 결론짓는 것을 엿보자면, 남성
과 여성의 이분법적 구분, 그리고 동성애를 금기시 하는 이성애 중심주의적 담론들은 사실상 
“권력”의 결과물이다. 푸코를 따라, 버틀러는 “권력의 사법주체가 주체를 생산해 내고,”4) 이 
주체 생산은 매우 폐쇄적이어서 억압하고 부정시해야 할 사람들은 소외시키고 배제시킨다고 
주장한다. 제1세계라 불리우는 미국과 유럽이 기준이 되어 제2세계 제3세계가 규정되는 것과 
마찬가지로, 남성의 반대로 ‘여성’이 구성되고, ‘여성’이 이러 이러하다 라는 규정이 확립되는 
순간, 그 규정에 맞지 않는 존재는 여성이 아닌 존재, 혹은 좀 떨어진, 이상한? 여성이 되는 
것이다. 
  소위 ‘여성’에게 특정한 행위체계와 외양 등등의 권력효과는 어떻게 입혀지기 시작했는가의 
문제를 놓고 버틀러는 젠더 계보학을 추적해나가는 데, 니체가 “행위만이 전부이다” (the 
doer is merely a fiction added to the deed)5) 라고 했던 주장을 발전시켜 버틀러는 ‘행위
만 있을 뿐 행위자는 없다’라는 결론에 다다른다. 다시 말해, 젠더는 ‘영희는 —이다’가 아니라 
‘영희는 –을 한다.’이다. 젠더라는 것은 그 사람이 어떤 행동을 계속해서 반복해서 ‘수행’한다
는 의미에서 도출해 낼 수 있는 것이다. 즉, 모든 행위자의 몸은 사회에서 존재하기 시작할 
때부터 젠더화된다. 직접 버틀러의 말을 인용하자면, “젠더는 어떤 존재를 사회에서 자연스럽
게 존재하기 위해 그 사람의 몸을 반복적으로 구성하는(stylization) 방식”6)이라고 할 수 있
다. 그러나 우리가 한 편으로 유의해야 할 것은 그렇다고 해서 젠더를 우리들이 마음대로 선

1) 쥬디스 버틀러 <젠더 트러블> 조현준 역 (문학동네,2008) 99 
2) 앞의 책, 100
3) 조현준, <젠더는 패러디다> ( 현암사, 2014) 26
4) 쥬디스 버틀러 <젠터 트러블> 86-87
5) 니체의 On the Genealogy of Morals ( 도덕의 계보학) 45p에서 인용한 것을 언급한 조현준의 <젠

더는 페러디다> 41p에서 재인용
6) Butler, Judith Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity (New York: 

Routledge) 25

-2-



택할 수 있느냐 의 문제에 대해서 부정적으로 답할 수밖에 없다. 계속해서 반복하는 행동을 
통해서 우리가 입고 있는 것이 젠더이기는 하지만, 그 행동이라는 것이 매우 엄격하고 견고하
게 정해져있기 때문에 개개인이 허물기는 쉽지가 않다. 젠더 스타일을 취한다는 것은 어떻게 
보면 매우 제한된 옷들만을 입게 되는 것과도 같다.7) 그러므로 우리가 물어야 할 질문은 사실
상 누가 어떻게 해서 이렇게 우리에게 ‘제한된 옷들만을 입게 하였고, 우리는 왜 그것을 당연
시 여기는가?’ 의 문제라고 할 수 있다. 그러나 사실 이 문제제기를 통해 우리는 그리 쉽게 
비난할 대상을 찾을 수 있는 것은 아니다. 
버틀러의 젠더이해에 따르면 행위주체는 사실상 존재하지 않고, 행위들만이 있는 것이 된다. 
행위들에 의해 행위자가 규정된다. 여기서 ‘수행(peformance)’이라는 용어와 수행성
(performativity)이라는 말이 나뉘게 되는데,  수행이라는 것은 그것을 행하는 주체가 전제되
어 있는 개념이지만, 수행성은 행위자인 주체를 무색하게 하는 개념이다.8)  데리다 와의 논의
를 통해 우리가 정리해보자면 버틀러역시 언어가 주체를 형성한다고 보는 데, 즉 젠더란 우리
가 무엇이라고 이름 짓느냐에 따라서 결정되는 것이다. 즉 통상적으로 ‘남성적인’남자, ‘여성
적인’여자 라고 불리면 그에 따라 여자가 되고 남자가 되는 것이다. 언어가 먼저 있고, 언어에 
의해 혹은 여성을 설명하는 담론이 먼저 있고 그 언어와 담론 이후에 젠더 정체성이 결정되는 
것이며, 이러한 담론이전에 젠더는 존재하지 않는다. 
   이렇게 본다면, 젠더 수행성 속에서 주체는 늘 갇혀서 어떠한 변화도 일으키지 못하는 존
재로 간주될 수도 있다. 그러나 버틀러는 젠더의 수행성을 말하면서 일면 젠더를 구성하는 담
론에 갇힌 인간을 보게 하면서 동시에 그 수행성을 통해 전복과 저항의 가능성 또한 열어 놓
는다. 예를 들어 알튀세르의 호명론을 따라 버틀러는 주체가 자신의 이름이 불리는 순간 그 
호명에 응대할 것을 요청받지만, 그 요청받은 호명에 완전하게 반응할 수만은 없다는 것을 상
기시킨다.  즉 호명에 따라 기대되는 완전한 정체성의 달성이란 사실상 불가능할 수 있다. 젠
더 정체성이라고 하는 담론에 따라 우리는 늘 호명되지만(이를 반복 복종이라고 한다), 그 호
명을 통해 요구되는 정체성은 “재의미화될 수도 있고 재발화”될 수도 있다.9) 
  전복가능성을 찾아볼 수 있는 젠더 정체성의 또 하나의 요소는 ‘패러디’이다. 일반적으로 
‘패러디’는 원본을 모방하는 복사본이고, 원본을 그대로 재현하려 하지만 완벽하게 재현하지 
못하고 또한 재현하지 않으려는 의도도 그 속에 들어있다. 

2. 이성애적 남성중심주의에 대한 분석 그리고 ‘취약성’

라캉이 팔루스 '이기'(be)와 '갖기'(having) 개념에서 여성을 팔루스'인' 것으로 생각하는 것은 
여성이 팔루스를 가지고 있는 남성을 대타자(Other)로서 s(소문자 s/S)를 구성하고 이에 따라 
팔루스를 나타내고, 가리키기 때문이다. 다시 말해, 라캉의 체계 안에서 여성은 남성의 팔루스
(phallus)를 인식하도록 만드는 대상인 것이다.  라캉에게 있어서 여성은 ‘되는’ 존재이고 남
성은 ‘가지는’ 존재이다.10)

팔루스란 '신체 없는 기관'으로서 '기표 중의 기표'의 위치를 점한다.  팔루스는 일종의 사회
적으로 승인된 권력을 뜻하기도 하고, 문자 그대로의 의미도 포함한다. 이러한 이해는 《우연

7) Sara Salih “On Judith Butler and Performativity”in Sexualitites and Communications  56
8) Butler, Judith Gender as Performance: An Interview with Judith Butler 33
9) 조현준, <젠더는 패러디다> 44-45p
10) 조현준 <젠더는 패러디다>115

-3-



성, 헤게모니, 보편성》에서 '헤게모니'가 일종의 '자리'로 개념화된다는 점에서 착안한 것이다. 
그렇다면 우리는 손쉽게 남성이 팔루스를 '갖는 것'을 이해할 수 있다. 이에 반해 여성은 팔루
스가 '된다.' 이때 여성이 팔루스가 된다는 것은 사회적으로 승인된 위치를 여성이 점유할 수 
없다는 것, 그 자리는 남성에게만 허용된다는 것이다. 
라캉의 거울 이론은 상상계의 차원에서 수행되는 단계로서 거울에 투사된 상을 자신과 동일시
하는 것을 의미한다. 그러나 그 과정은 항상 불완전하게 결론 내려진다. 그 이유는 처음부터 
주체와 대상이 확연하게 분리되지 않기 때문이다. 이렇게 (정상적으로) 형성된 주체는 대타자
와 조우하게 되는 상징계(the Symbolic)로의 이행을 하게 된다. 주체는 대상을 전제로 해서 
주체가 되지만 대상은 주체에 따라서 ‘규정’지어지는 존재이다.
다시 남성과 여성의 관계로 생각해 보자면, 결국 여성의 남근 ‘되기’는 여성은 팔루스를 가질 
수 없다는 것을 전제하는 것이고, 여성은 그저 남성들로 하여금 남근 ‘가지기’를 완성시켜 주
는 존재 일 뿐이다. 그러나 여성들은 이러한 구조를 당연한 것으로 받아들이게 된다. 다시 말
해, 심리학적 전제 속에서 이미 여성들은 남성의 존재를 완성시키기 위한 –자신들이 아닌- 보
조적 역할을 한다는 것이 깔려있다. 
   이런 점에서 버틀러는 ‘정신분석학’이란 인식가능하고 “진실이라 생각될 수 있는 것들의 
경계”를 구성하는 데 결정적 역할을 해 왔다고 분석한다.11) 어떤 것이 정상적이고 진실인 가
를 구성하기 위해서는 비정상적이고 그릇된 것(비진실)을 배제하고 억압하는 효과로 나타난다. 
따라서 버틀러는 정신분석학, 그리고 라캉계 정신분석학을 바탕으로 전복을 꾀하는 크리스테
바를 재해석하면서 거기에만 머무는 것이 아니라 자기 결정권을 주장하는 데 있어서 우리가 
얼마나 ‘취약한’ 존재인가에 대해서까지 생각을 확장시킨다. 
 버틀러에 의하면 우리는 몸에 대한 “체현”으로 인해 취약해진다. 트랜스젠더, 레즈비언, 게이
등의 존재들이 규범화된 인간 개념의 외형에 존재하기 때문에 살인의 위협에까지 이를 때, 누
가 인간의 범주를 규정하는가의 문제를 제기하지 않을 수 없다. 정신분석학에서 출발하여 다
분한 담론에서 ‘인간 유형론’을 규범적으로 정의하였기 때문에 직접적인 몸에 대한 폭력을 경
험하기도 하고,12) 의식적이고 제도적인 차별을 경험하는 것은 성소수자의 문제를 넘어 신체적 
장애를 가진 사람들, 인종차별을 경험한 사람들에 대한 ‘몸’의 체현에 관한 문제이다.
   버틀러가 젠더와 몸의 문제를 가지고 윤리와 폭력의 문제로 확장시켜 나가는 이유는 성적 
소수자들의 섹슈얼리티와 몸에 관한 문제를 가지고 가치와 윤리를 평가하는 사회에 우리가 살
고 있기 때문이다. 버틀러의 말을 직접 인용하자면 “ 우리가 우리 자신에서 벗어나는 욕망의 
항로에 놓”이며...우리가 중심이 아니라 타인에 의해 판단된다. “ 몸으로서의 우리는 언제나 
우리 이상의 것, 우리가 아닌 어떤 것이다.” 13)

 이러한 문제들은 양부모가 혈연관계를 넘어 타인에 불가할 수도 있는 아이들을 입양하는 문
제에도 적용되며, 친족관계는 반드시 혈연관계를 전제로 한다는 주장에도 해당될 수 있다. 일
부일처제, 이성애적 결혼관계라고 하는 법에서 벗어나는 사람들은 모두 ‘비현실’적이고 비정상
적인 사람으로 치부되는 사회에서 이러한 법의 외부에 존재하는 사람들도 ‘현실’로 ‘주체’로 
살아가고 있다는 것을 알리는 것이 버틀러의 젠더문제로부터 출발한 윤리적 책임의 문제이다.  
  기존의 이론들은 주체가 담론과 규범의 효과들로 형성된다고 주장하면 오히려 주체로부터  
윤리적 책임을 박탈한다고 독해되어 왔다. 그러나 버틀러에게 있어서는 주체가 따르는 규범들

11) 쥬디스 버틀러 <젠더 허물기> 조현준 역 ( 문학과 지성사, 2015) 249p
12) 같은 책, 45-6p
13) 같은 책, 47p

-4-



이 불투명할 뿐만 아니라,  오히려 주체가 담론, 규범, 타자에 의해 형성되기 때문에, 모든 주
체들은 보편적으로 불안정하고 그렇기 때문에 서로 더 의존적이고 관계적일 수 있고 따라서 "
윤리적 책임"이 가능하다고 주장한다. 우리 모두 어느 정도는 “취약”할 수 밖에 없기 때문이
다. 나의 취약함에서 출발하여 나보다 더 취약할 수밖에 없는 사람들로 나아가는 것이 버틀러
의 윤리적 책임이지 않을 까 하는 생각을 한다. 그러기 위해서 버틀러가 제안하는 것은 ‘진리’
와 절대규범으로 여겨진 것들에 대해 비판적 태도를 가지는 것이다.

    이 사람을 인정하려는 욕망 혹은 저 사람의 인정을 얻으려는 욕망이 때로 나 자신의 진리  
    를 확립시키는 진리 체제에 질문을 제기하게 만드는 동기일 수 있다는 것이다. 내가 쓸   
    수 있는 규범들 안에서 그렇게 하기는 불가능하기에 나는 어쩔 수 없이 그런 규범들과의  
    비판적 관계를 받아들여야 한다.14)

나 자신도 그렇지만 타자역시 ‘나는 누구인가’에 대해 완벽한 대답을 성취할 수 없고, 규범들
은 더 더욱이 나와 너를 계속 잘못 규정할 수 있는 가능성에 노출되어 있다. 버틀러는 따라서 
“나 자신을 설명하려는” 노력은 늘 실패하며15) 그렇기 때문에 우리는 타자에 대해서 그/그녀
가 누구인 지에 대해서또한 완벽히 알 수 없음을 상기시킨다. 이러한 것이 우리의 취약성이며 
취약한 너와 나를 대면하는 올바른 윤리적 책임은 “열려있음”이다. 버틀러가 말하는 윤리적 
책임은 역설적이게도 윤리적 판단에 대해 열려져 있는 것이다. 타자를 사법적으로, 정치적으
로 판단내리기 이전에 타자는 그 판단 너머에 존재하는 것을 늘 기억하라는 것이다. 

3. 몸의 정치학 — 패러디를 넘어 ‘정치’로 

엘리자베스 그로츠는 몸이라는 개념을 본질주의( 몸이란 모두가 공유하는 특징이 있다)와 구
성주의(몸도 결국에는 담론에 의해서 구성되고 해석되는 것이다)의 이원론을 극복하고자 하였
다. 따라서 기존에 우리가 생각했던 ‘몸’에 대한 이해를 새롭게 하였고 몸을 좀 더 유동적으로 
개방적으로 인식하게 하였다. 그러나 한편 페미니즘이 주장하는 성차를 강조하려 남/여 이원
론과 여성 몸의 특수성을 주장한다. 이에 관해 아쉬운 것은 여성의 특수성과 차이를 강조하게 
되면 호모섹슈얼, 인터섹스, 트랜스섹슈얼 혹은 장애인 여성 사이보그여성 등은 ‘여성’이라는 
범주에 포함되지 않는다. 결국 그로츠는 레즈비언, 게이, 트렌스 젠더 등의 여성들도 남/여 이
원론 으로 포섭해서 이해될 수 있다고 보는 측면이 있다. 그러나 문제는 그러했을 때, 어느 
누구를 ‘여성적 게이’  혹은 ‘남성적 레즈비언’등으로 간주할 수 있을까?
결국 경계선상의 존재들, 범주화의 구도 속에서 비정상으로 치부되는 이들, 비체화된 존재들
을 계속해서 비존재, 비정상으로 분류하게 된다. 그러나 버틀러는 조금 다른 방법을 제시한다. 
버틀러는 존재론을 인식론의 영역으로 조명하여 어떤 것이 존재한다고 말할 수 있느냐를 문제 
삼는다. 그로츠와 달리 여-남의 구분을 넘어서서, 여성이라는 주체 없이도 페미니즘이 가능하
다고 본다.16) 비체로 분류되는 사람들의 정체성을 ‘여성’에만 한정짓지 않음으로 어떤 ‘몸’이 
비체로 분류되는가의 질문을 할 수 있게 된다.  다시 말해 누구의 입장에서 그 ‘몸’이 분류되
고 해석되느냐의 문제를 문제 삼고, 기존에 있었던 구분 여-남, 동성애-이성애, 장애-비장애

14) 주디스 버틀러 <윤리적 폭력 비판> 46p
15) 같은 책, 77p
16) 조현준, <젠더는 패러디다> 218-219p

-5-



의 경계를 묻는다. 예컨대, 게이는 '남성에게 성폭력을 가하는 존재', '문란한 성생활을 즐기는 
존재' 등으로 치부된다거나 몸의 기관 중 어느 한 곳이 작동하지 않는 사람들을 ‘장애’라고 치
부한다. '여성 사이의 사랑'은 이성애간의 ‘사랑’처럼 고귀함의 의미가 붙지 않고 문란한, 깨끗
하지 못함으로 읽힌다. 이러한 분류는 우리가 후천적으로 입은 젠더 정체성, 즉 정상인 남성 
이성애 중심적 정체성을 입력한 탓에, 옷 입은 탓에 묻게 되는 질문이다.
 담론에 포착되지 않는 비주류로서의 몸을 우리는 어떻게 얘기할 수 있는가? 결국 우리가 보
통 ‘몸’이라고 간주하는 것은 담론에 포섭된 몸, 인식론적 영역에서 이야기할 수 있는 영역까
지만의 몸을 ‘정상’이라고 간주한다. 어떠한 몸이 당연시되고, 보통 몸이 되는가? 남성 중심적 
이성애라는 담론은 남성과 이성애자를 당연한 것으로 만든다. 인종주의에서는 백인을, 신자유
주의에서는 권력과 자본을 가진 이들을, 민족주의에서는 혈통에 속한 사람을 보통 사람으로 
만드는 것이다. 
  버틀러는 젠더가 ‘이러이러하게 있다’라는 것이 허구이고 몸의 표면 위에 각인된 환영이라
면 사실, 그 젠더가 참인 지 아닌 지를 판별할 수 없다고 본다. 그 이유는 어차피 ‘원본’에 권
위를 주지 않게 된다면 더 이상 그 허상인 원본은 참도 진리도, 불변도 아니기 때문이다.
다음의 버틀러의 말을 통해 생각해 보자. 
  “ 해부학적 섹스, 젠더 정체성, 그리고 젠더 연기(performance)”라는 육체성에 덧입혀진 
세가지가 있다고 할 때, “ 만일 연기자의 해부학적 구조가 이미 연기자의 젠더와 다르다면, 
그리고 이둘 모두가 연기하는 젠더와 다른 것이라면, 이 연기의 수행은 섹스와 연기 간의 불
일치까지도 암시한다.”17) 버틀러는 드래그( 여성을 연기하는 남성)는 여성 비하적으로 평가될 
것이 아니라, 오히려 이성애적 일관성의 허구를 드러내는 역할을 한다고 보아야 한다고 주장
한다. 드래그는 젠더를 모방하고 있지만, 사실 은연중에 젠더 안에 존재하는 우연성과 모순을 
드러내고 있기 때문이다.18) 즉, 가장 예쁘고 인기있는 여성을 흉내내려고 노력한다고 한 들 
그런 여성은 어느 누구도 될 수 없는 것이지 않을까. 누가 그런 완벽한 여성의 젠더를 100%
가지고 있을 것인가.
    젠더는 참이나 거짓도, 원본도 불변의 진리도 아니다. 그러나 우리는 그 젠더가 믿을만하
고 권위있고, 우리가 빈틈없이 따라야 할 어떤 것으로 여기는 것이 아니라, “근본적으로 믿을 
수 없는 것”19)으로 간주할 필요가 있고, 그것을 인식할 때부터 전복과 저항은 가능해진다.
  비본질주의자인 버틀러에게 있어 ‘여성’이라고 하는 변하지 않은 본질은 없다. 그러나 젠더 
담론을 만들어 가는 과정에서 ‘여성’이라고 하는 젠더는 특정한 섹슈얼리티, 즉 동성애를 금지
하는 법에 의해 구성되었고, ‘바람직한’ 여성을 만드는 과정 중에 더 굳건해 졌다. 그러나 어
떤 의미에서 여성들은 (동성애 여성을 포함해서) 처음부터 그런 ‘여성’이란 허상에 지나지 않
는다는 것을 인식함으로써 ‘여성’이전의 ‘나’를 향해 더 자유로워질 수 있다. 

4. 버틀러에 대한 신학적 성찰

 

1) 인간론 (‘하나님의 형상’)에 대한 재고- 창세기의 젠더
태초에 하나님께서 인간을 지으시되 남자와 여자로 지으셨다. 혹은 남자의 갈비뼈를 취하여 
여자를 만드셨다. 아담은 하와의 유혹을 이기지 못해 선악과를 따먹었다. 하와는 죄의 댓가로 

17) 쥬디스 버틀러 <젠더 트러블> 343
18) 쥬디스 버틀러 <젠더 트러블> 343
19) 앞의 책, 350

-6-



해산의 고통을 ‘수행’할 수밖에 없었다. 이러한 창세기의 내용들이 현대시대에 권위적으로 스
스로를 드러내는 이면에는 어쩌면 버틀러가 비판한 것처럼 ‘법’을 가장한 이성애 남성중심주
의가 도사리고 있을 수 있다. 그러나 신적 권위를 가진 말로 표현이 되면서 이러한 젠더적 서
술어들은 침범할 수 없는  영역이 되어 버렸다. 마치, ‘섹스’는 타고난 것인 것처럼, 혹은 신
적인 분께서 ‘남자와 여자’라는 섹스를 만들었고, 그 사람들은 신적인 권위에 의한 ‘남성됨’ 
여성됨을 태어날 때부터 타고나는 것처럼 간주하고 있다. 그러나 버틀러는 이것은 라캉에게서
도 나타나는 ‘팔로고센트리즘’(phallogocentrism)에 지나지 않음을 폭로한다. 라캉에게 있어
서 여성이 팔루스인 것으로 '보이는' 이유는 여성이 팔루스를 갖지 않기 때문이라는 일종의 
순환 논증에 기반하고 있다. 여성은 팔루스를 갖고 있지 않고 '결핍'되어 있기 때문에 이러한 
결핍을 가리고 팔루스처럼 보이게 하기 위해서, 팔루스이기 위해서 가면을 쓴다. 
라캉에 따르면 남성은 항상 거세의 위협에 시달리지만, 여성은 역설적으로 팔루스를 가질 수 
없기 때문에 거세불안을 초월할 수 있다.  거세불안에 시달리는 남성이 남근처럼 보이는 가면
을 쓴 여성을 ‘가지는’ 것이 라캉에게 있어서는 이성애적 사랑이 이루어지는 관계이다.20)

   즉 라캉에게 있어서는 성욕망은 항상 ‘결핍’이나 ‘가면’을 쓴 여성을 가지는 남성중심적 이
성애의 관점에서 상정되는 것이기 때문에21) 여기서 동성애의 욕망은 성욕망이 존재하지 않거
나 결여된 것으로 간주된다. 라캉의 이론에 따르면 심리의 근원이 되는 것은 이성애적 욕망이
고 이러한 상징계, 상상계 등의 법은 불변하고 근원적인 어떤 것으로 여겨진다. 
 버틀러는 여기서 라캉의 문제점은 그 자체에 있는 것이 아니라 ‘상징계’를 법의 자리로 신적 
위치로 절대화시키는 데 있다고 본다.
  
  법에 순응할 것을 요구하는 상징계에 대한 설명에서 합당한 부분은 무엇인가? 법은 법 자  
  체의 유연성을 실행하거나 그럴 가능성도 없..다. 상징계가 규정한 방식으로 성별화되는 질  
  서는 언제나 실패하며, 몇몇 경우에는 성 정체성 자체의 환영적 본성을 폭로하게 된다. ...  
  [상징계는] ‘실패’에 대한 종교적 이상화,‘법’앞에서의 겸손이나 법의 경계가 있는 것 같     
  다.22)

상징계가 가지는 일종의 강제된 ‘권력’은 버틀러가 설명하는 바에 따르면 어떤 종교적, 법적 
권위를 가지게 된다. 즉 상징계는 인간의 영역이 아니라, 신의 영역이 되는 것이고, 인간은 거
기에 영원히 도달할 수도 없지만, 바꿀 수도 없다. 그러나 사실 이 상징계가 ‘상징’하는 것은 
이성애적 남성중심주의 혹은 팔로고센트리즘(phalllogocentrism)이다. 남성의 팔루스 갖기 라
고 하는 상징적 장치, 법의 세계를 유지 존속하기 위해서 모든 사람들의 존재와 젠더를 여성
이나 여성동성애자들과 무관한 ‘팔루스 갖기’라고 하는 일방적 설명 장치를 통해 강요하고 있
는 것이라고 해도 과언이 아니다.
이러한 법적 상징계 속에서는 여성은 그리고 동성애( 동성애 여성은 더더욱)는 영원히 결여되
거나 비정상적인 존재이다.  그렇기 때문에 이 법 앞에서는 정상인이란 이성애적 남성들만이 
포함된다고 볼 수 있으며, 기독교 역사 속에서 “하나님”을 닮은 이들, 하나님의 형상을 가진
이들도 직간접적으로 이성애 남성들이었다. 따라서 버틀러는 라캉의 심리학은 ‘거세에 대한 
두려움’을 통해서 “부권적 법”23)을 강화하고 절대적으로 만들면서 여성과 성소수자들을 결여

20) 쥬디스 버틀러 <젠더 트러블>, 116-7p
21) 앞의 글 118p
22) 쥬디스 버틀러 <젠더 트러블> 193-4

-7-



된 열등한 존재로 고정시켜 놓는다고 분석하고 있는 것이다. 기독교에서는 이러한 ‘부권적 법’
에 신적인 권위까지 가중되어 남성과 여성의 분리 그리고 그에 따른 성역할 종속, 또한 이성
애적 남녀구별(이원론적 성별구조)이 확고히 자리잡혀 있으며 이를 거스르는 것은 신의 질서
에 위배되는 것으로 간주된다.

2) ‘모성성’에 대한 해체
 여신도의 젠더- 어머니, 아내로서의 정체성 

여성운동은 생물학적 몸과 젠더적 성역할을 구분하면서 전개되는 경향이 있다. ‘가부장제’라고 
하는 사회과학적 담론으로부터 벗어나는 길이 섹스와 젠더를 구분함으로써 가능하다고 본 것
이다. 버틀러에 의하면 그러나 섹스를 젠더로부터 구분하여 섹스를 어떤 순수하고 본질적인 
것으로 여기는 것은 여전히 이원론적 전통에서 벗어날 수 없는 것이다. 
가부장적 내용으로 옷 입혀있는 젠더를 벗겨내면 오염되지 않은 본질적 여성- 생물학적 여성
이 있으리라는 것인데, 버틀러에게 있어서 섹스/젠더의 구분은 자연/문화, 감성/이성, 여성/
남성만큼의 이분법적 구분에 불과하다.24) 보부아르 식으로 여성은 여성의 몸으로 태어나 여성
젠더로서 만들어지는 것이 아니라, 여성은 여성다움을 예증함으로 여성이 되어간다. 그 과정 
중에 ‘여성’으로 읽혀지는 기호 중에서 ‘여성의 몸’도 예외는 아닌 것이다.
가부장제에 물들지 않은 순수한 “생물학적 몸”으로의 여성을 추구하는 것은 보부아르 뿐 아니
라 쥴리아 크리스테바의 ‘기호계’에게서도 찾아볼 수 있다. 크리스테바는 라캉의 상상계를 가
져오면서도 어머니의 육체에 기초한 기호계를 보다 더 원초적이고 근원적인 것으로 상정한다. 
기호계는 엄밀히 말해 기호계의 잉여, 코라는 상징계의 문법적 질서 속에 파악되지 않고 잡히
지 않은 독자적 영역이다. 기호계는 언어이전의 전담론적 영역이고 어머니의 육체에 기초하고 
있다. 리듬, 맥박 등의 비문법적인 은유는 상징계에 대해 전복성을 가지고 있다.25) 버틀러는 
그러나 기호계라고 하는 독립적 공간으로 어머니의 언어 모성적 상징을 분리시킨다는 전제 자
체가 생물학적 여성, 어머니라고 하는 성을 언어와 담론 외적 요소로 치부한다고 비판한다. 
크리스테바는 기호계의 근원성과 전복성을 찬양하지만, 이러한 전복과 혁명조차 “상징계‘를 
전제로 하지 않으면 불가능할 뿐이다. 상징계를 그대로 두는 이상 기호계는, 모성성은, 여성의 
생물학적 몸은 이성애적 남성중심주의를 지탱하고 있는 질서를 벗어나지 못한다. 이런 면에서 
본다면 여성의 남성성과 대비되는 특성, 모성성, ‘돌봄’과 희생을 전제로 한 여성적 특징을 강
조하는 본질주의적 여성운동 역시 결국엔 이성애 남성중심주의적 이원론 안에 여성성을 가두
어두는 효과에 지나지 않다고 볼 수 있다. 이러한 여성성, 혹은 여성의 정체성, 여성적 역할을 
강조하는 제도는 기독교라고 하는 구조 내에서도 쉽게 찾아 볼 수 있다.
 그 중 하나가 가족이데올로기와 모성성의 강조이다. 이런 구조 속에서 올바른 신앙인 여성이 
되기 위해서는 가족 내에서 ‘어머니’와 ‘아내’의 역할을 잘 감당해야 한다는 논리로 신앙교육
을 이끌어가고 있다.
교회도 사회와 분리된 제도는 아니기에 사회의 흐름에 발맞추어 신앙교육 프로그램을 운영하
는 것은 자연스러운 일이다.  핵 가족화되면서  가족이 해체되거나 위기에 봉착했다는 문제의
식으로 인해 가정회복운동을 하기도 했고, ‘어머니교실’이라고 교육을 하기도 했으며, 결혼을 

23) 119p
24) 임옥희 지음 <주디스 버틀러 읽기> 38 
25) 임옥희, 41

-8-



앞두고 있는 예비부부들을 위해 ‘가정은 하나님이 주신 선물’이라는 식의 프로그램도 운영하
고 있다. 또는 갈등을 겪고 있는 부부들을 위해 ‘부부상담교실’ ‘비폭력대화’등등의 가족관련 
교육을 하고 있다. 
  대표적인 프로그램이 두란노 어머니학교와 두란노 아버지학교이다. 두란노 어머니학교는 
“아내 는 가정의 머리인 남편을 세워주고 신뢰하며..” 혹은  “이 땅의 모든 여성들이 이렇게 
되기를 원합니다.” 등의 교육내용을 담고 있고, 두란노 아버지학교는 처음에는 권위를 잘못 
행사한 아버지를 재교육하기 위해 생기기도 하였으나, 2000년에 들어서면서 ‘아버지 기살리
기’ 운동으로 번지기도 하였다.26)   
 이러한 교회의 가족 중심적 신앙교육 프로그램들은 가족의 회복을 목표로 하고 있다고는 하
지만 가족은 ‘휴식처’ ‘정서적 안정제’라고 하는 판타지 속에서 그러한 휴식처인 가정을 이루
기 위한 주요역할을 ‘어머니’에게 여전히 강조하고 있다. 그리고 이러한 가정교육은 고정된 성
역할을 벗어나지 않고 시대가 흘러도 동일한 목적- 돈 버는 남편과 가정을 돌보는 아내-을 
구가하고 있다. 남편에게만 가장의 역할을 강요하지 않는다 해도 “부드럽고 섬세한” 남편을 
강조한다해도 여전히 다른 방식으로 구분된 이성애적 남녀 이분법은 남아 있는 셈이다. “결
혼”을 해야 하고 그것도 남과 여 끼리만 결혼을 해야 유지되는 이성애적 결혼제도를 강조하면
서 그 외의 가족을 구성하고 있는 사람들은 ‘비정상적’이거나 ‘죄인’으로 치부된다.
 교회에서 강조하는 여성들의 어머니와 아내로서의 정체성은 사실 어떤 법적 효력을 지닌다. 
어떤 자리에 머물러 있기를 계속해서 요구하는 데 이것은 사실 젠더 권력의 효과이기도 하지
만 라캉에게서 나타난 것처럼 신적이고 절대적인 영역을 차지하는 법적 질서이기도 하다.

3) 예수의 약자에 대한 사랑- ‘취약성’의 신학
예수의 네 이웃을 네 몸과 같이 사랑하라라고 하는 계명은 기독교의 독자적 윤리임에 틀림없
다. 또한 예수가 실천한 삶 속에서 항상 주목과 배려의 대상이었던 것은 사회적 약자였음 또
한 우리가 부정할 수 없는 바이다. 그러나 한국교회의 현실에서 ‘약자’로 고려되면서 배려와 
포용의 대상이 되는 사람들은 사실 한계 지어져 있다.
 버틀러는 젠더의 문제로 시작해서 여성과 성적 소수자들의 문제를 이야기하지만 거기서 머무
르지는 않는다. 폭력과 차별의 대상은 사실 그렇게 협소하지만은 않다. 버틀러는 “담론의 층
위에서 보면, 어떤 삶은 전혀 삶으로 간주되지 않고 인간적인 것도 될 수 없다”27)고 이해한
다. 이들은 모두 인간을 정의하는 규범적 틀에 맞지 않는 존재들이다. 이들은 이미 담론을 통
해 탈인간화되었고 그 다음에는 신체적 폭력을 겪기도 한다. 정상적인 의미에서 삶을 산다고 
할 수 없는 이들에게 그러나 폭력이 일어난다고 해도 그 폭력은 표시되어지지 않는다.28) 아프
리카에서 죽어가는 에이즈 환자들, 미국에 거주하는 불법체류자들, 전 세계를 떠돌아야 하는 
난민 등이 여기에 포함된다.  이러한 사람들이 ‘연대’할 수 있는 이유는 버틀러에게 있어서 우
리 몸에 지니고 있는 ‘취약성’이다. 사회에서 정의하는 ‘정상적’ 주체에 적합한 사람들은 느끼
지 못하는 그 예외성은 때로는 남녀 이원론적 ‘몸’에 관한 정의 그리고 성생활 존재양식의 형
태로 나타난다. 정상적이지 않은 몸, 존재 정의 양식에 적합하지 않은 주체는 늘 자기 자신일 
수 없다. 그리고 그렇기 때문에 다른 비정상이라 일컬음을 받는 사람들과의 연대가 가능하다.

26) 이숙진 “최근 한국 기독교의 아버지 담론에 대한 비판적 성찰” <한국 여성 종교인의 현실과 젠더문
제> (2014, 동연) 281, 291p

27) 버틀러 <젠더 허물기> 46
28) 같은 책, 47

-9-



버틀러는 무엇이 현실적이고 진정한 것인가의 문제는 지식의 문제이면서 권력의 문제라고 하
였다.29) 현실적으로 존재하는 주체로 인정받는다는 것은 엄청난 특권이면서 또한 다른 이들을 
배제시키는 통로로 사용되기 때문이다.  따라서 이 ‘취약성’을 공유하는 이들에게는 ‘윤리적 
책임’과 연대의식이 요구되는 데, 그것은 이 사회적 ‘인정’에 자연스럽게 끌려가지 않는 것이
다. 버틀러는 사회적 인정과 사법적인 죄의 여부를 가리는 것과는 별개라고 상기시킨다. 즉 
사회에서 인정받지 못한다 해서 취약성을 지닌 사람들끼리 법적으로 유죄이다 무죄이다를 판
가름할 수 없다고 하는 것이다. 윤리적 판단이라는 것은 늘 판단하는 자와 판단당하는 자의 
거리를 전제로 한다.30)  따라서 우리에게 주어진 윤리적 책임은 사회적 인정을 가지고 나와 
너를 판단하기를 중지하는 것이다. 이것은 흡사 예수가 간음하다 붙잡혀 온 여인을 돌로 쳐죽
이고자 한 사람들에게 한 말과도 같다. “너희 중에 죄 없는 자가 먼저 돌로 치라”는 말씀은 
그 여인이 죄인이라고 판단하는 그 판단에 너희 자신은 걸리지 않는 가를 살펴보라는 뜻이었
다. 다른 사람을 누구라고 판단할 때, 버틀러식으로 표현하자면 타자에 대한 ‘사법적 죄의 유
무’를 결정할 때 우리는 마치 나 자신에게는 전혀 없는 것이 그/그녀에게 있다는 식으로 거리
를 설정한다. 버틀러에 따르면 “비난은 심판당하는 자와의 공통성을 거부함으로써 자기를 도
덕화”하는 것이며, 자신 안에 있는 불투명성과 취약성을 외면하는 것이다. 타자가 내 앞에 범
죄자의 얼굴로 있을 때, 내 안에는 그러한 판단과 정죄의 대상이 될 만한 어떤 것이 없을까? 
그러나 사실 그/그녀와 나를 가르는 것은 ‘임의로’ 정해진 진실과 진정성일지 모른다. 
나는 나 자신에 대해 확정적으로 말할 수 없고, 그만큼이나 타자에 대해서도 확정적으로 판단
할 수 없는 것이다.  이러한 버틀러의 윤리에 대한 재해석은 “이웃을 네 몸과 같이 사랑하라”
라고 하는 예수의 가르침을 한층 더 정교하게 ‘철학적으로’ 현실화시키고 있는 셈이다. 문제는 
예수 당시 ‘안식일 법’이라고 하는 담론과 법적 권력이 사람들을 취약하게 만들었다면, 현재는 
젠더적, 사회적, 그리고 사법적 담론들이 사람들의 ‘몸’과 성적 경향성 그리고 이성애적 제도 
등을 통해 성적 소수자, 불법이민자, 테러범 등등으로 판단내리고 정죄하고 “취약성”의 존재
로 내몰고 있는 것이다. 이런 의미에서 볼 때 기독교 안에 있는 어떤 담론들이 우리와 다를 
바 없는 동등한 사람들을 ‘죄인’으로 내몰고 있는 지를 살펴야 하는 것이 신학적 의무가 아닐
까 하는 생각을 가져본다.

5. 나가는 말

버틀러에게 있어 젠더는 나의 밖에서 외부적으로 다가오는 권력이며 폭력인 면이 많다. 그에 
대해 내가 그대로 반복하고 복종해야 할 요구를 우리는 받지만, 패러디와 반복 복종, 수행성
을 통해서 우리는 요구되는 그 젠더와 똑같이 않은 복사본, 모방본을 늘 행동하며 살아간다. 
그러나 우리에게는 선택의 여지가 있다. 내가 왜 외부의 틀을 기준으로 삼을 것인가. 사회에
서 요구되는 젠더적 정체성을 왜 그대로 따라야 하는가 에 대해 여러 가지 방법을 통해 질문
하고 저항하고, 그 권위를 허물어 갈 수 있다. 그것이 아마도 버틀러가 말하는 젠더 허물기 
일 수 있을 것이다.
  지난해 발생한 강남역 살인사건과 그 사건에 대처하는 여성들의 태도를 보면 우리나라에서 
형성되고 있는 여성들의 젠더 수행양식이 조금은 달라지고 있다는 것을 실감할 수 있다.  여

29) 같은 책, 49
30) 버틀러 <윤리적 폭력 비판> 81

-10-



성혐오라는 개념을 전면에 내세우지는 않아도, ‘여성’이어서 죽었다, 약자인 여성이라서 살해
되었다고 이해하는 사람들도 많았다. “남자로 태어나고 싶다” “살女주세요, 살아 男았다.”라고 
표현하면서 여성으로 살아가는 현실이 얼마나 불안하고 두려운 것인 지에 대해서 표현한 이도 
있었다. “김치녀, 삼일한... 대한민국 여성 혐오는 더욱 심각해져 갔고, 그것의 절정이 이번 강
남 혐오 살인입니다.”라고 이번 사건을 여성혐오라고 명백히 규명하는 사람도 있었다. “나는 
여동생이 있습니다. 나는 여성을 존중합니다. 나는 여성 혐오 범죄를 규탄합니다. 나도 힘이 
되겠습니다.”라고 쓰면서 공감과 연대를 표현한 남성도 있었다. 
  이렇듯이, 강남역 사건을 해석하고 문제의식을 표현하고 공유하는 사람들은 어떻게 보면 나
름대로 한국 사회에서 “젠더 권력”이 어떻게 움직이는 지를 질문하고, 파헤치고 되물으려 하
는 일종의 ‘젠더 묻기’가 가능했던 사람들이라고 볼 수 있다. 그 한 사람이 죽었지만 그 문제
는 그 한사람의 것이 아님을 연대하면서 공유했다는 데에 큰 의의를 둘 수 있다.
  그 사건이후 여성혐오란 어떤 것인 지, 여성을 특정한 용어로 부르는 것이 어떻게 여성을 
비하하는 것인 지 섬세하게 묻기 시작했다. 또한 여성혐오와 연관되어 다른 존재들- 장애인, 
동성애, 이주민 등등 에게 가해지는 혐오가 어떻게 형성되는 지에 대해서도 고민하는 사람들
이 보인다. 이러한 흐름들이 어떻게 보면 한국사회에서 일고 있는 젠더 수행성이라고 할 수 
있고, ‘취약성’을 근거로 연대하는 운동이라고 할 수 있을 것이다.
그러나 한국교회는 이것이 얼마나 가능할 것인가. 한국 교회에서 젠더는 옷 입혀지는 외부적
인 권력에 불과하다는 이해를 교회여성들이 인식하기 위해서는 어떤 토대들이 만들어져야 할 
것인가.
가장 먼저 질문해야 할 것은 신앙의 담론과 젠더담론의 상관관계이다. ‘죄의식’과 ‘신앙심의 
고취’라는 기제들이 여성들과 그 밖의 우리사회의 소수자들에게 층층으로 얽혀있다.
  한창 목회자의 성폭행이 증가하자 “남성목회자 바로 알기 십계명”이라고 하는 항목을 만들
어 여신도들을 의식화시키는 시도가 일어나기도 했다. 그 내용 중에는 ‘목회자도 인간이다. 하
나님처럼 믿지 말라. 2. 목회자에게도 개인적인 감정이 있다. 목석이라 생각하지 마라’ 등이 
있다. 교회 밖에서 가지고 있는 젠더 감수성들이 교회 안으로 들어올 때에는 왜곡되거나 수그
러드는 경향이 있는데, 교회 안에서도 성폭행의 문제는 사실 신앙의 문제가 아니라 젠더 권력
의 문제라는 것을 인식하는 것이 중요할 것이다.
  버틀러가 이야기하고 있는 젠더의 수행성 더 넓게 보면 젠더를 포함한 사회적 담론들이 ‘절
대적’ 진리가 아니라 ‘임의적 구성물‘이라는 것을 인식하기 위한 신학적 작업은 사실 성서와 
신학적 담론이 생성될 당시의 사회적 관점을 분석하는 데서 출발한다. 그러기 위해서는 버틀
러가 라캉의 ‘상상계’를 재해석 했던 것만큼의 지혜와 용기가 필요할 지도 모른다. 엘리자베스 
존슨이 ‘말할 수 없는 하나님’을 남성으로 권위적 지도자로 표현한 것이 우상숭배라고 지적했
던 것처럼 아직도 신학적 담론에는 특정시기의 특정인의 시각일 수도 있는 관점이 ‘신격화’되
어 신의 질서로 둔갑해 있는 것들이 많다. 그러한 것들을 맞닥뜨리려면 무엇보다 교회 안 여
성들의 해체적 관점이 더 성장해야 할 것이다. 교회 밖의 비판적 시선이 교회 안으로 들어오
면서 굴절되지 않을 수 있는 지혜와 용기가 필요하다. 
 

-11-



주디스 버틀러의 ‘얼굴의 정치윤리학’1)

김혜령 박사 (이화여대, 기독교윤리학)

1. 페미니즘에서 윤리학으로 : 버틀러의 레비나스 연구 배경 

1990년대를 대표하는 미국의 포스트모던 페미니스트 이론가인 주디스 버틀러(1956
년~)는 헝가리와 러시아에서 이주한 유대인 가정 출신이다. 예일대학에서 철학으로 박사학위
를 받고 학계에 본격적인 주목을 받게 된 것은 『젠더트러블』 (Gender Trouble, 1990)의 출
판과 함께 포스트모던 페미니즘의 새로운 이론가로 등장하게 되면서부터이다. 그러나 버틀러
는 2000년대에 접어들면서 페미니즘 이론 논쟁에서 한 발자국 벗어나, 미국과 관련된 국내외 
정치문제(이라크 문제, 이스라엘 가자 지구, 쿠바의 관타나모 수용소 수감자들의 인권 문제, 
아프가니스탄 전쟁, 2011 월스트리트 점령 시위 등)와 같은 일련의 사회적 이슈들에 대해 적
극적으로 말하고 행동하게 되었다. 자신의 변화에 대해 버틀러는 다음과 같이 말한다.  

어떤 젠더 규범이 어떤 사람들로 하여금 인간으로서 취급받게 하고, 권리를 갖게 하며, 그들
이 죽었을 때 다른 이들로 하여금 눈물짓게 하는지, 또한 그들이 아플 때 치료를 받을 수 
있도록 허락하는 것일까? 바로 이 질문이 지난 7월에 출판된 『젠더 허물기』(Undoing 
Gender)에 담겨 있다. 내가 볼 때, 젠더 소수집단들에 대한 폭력은 언제나 진정한 의미의 
폭력으로 인식되거나 인정받지 못한다. 예를 들어 미국에서 에이즈가 가장 문제가 되었던 
시기에, 범죄자들, 마약하는 사람들, 매매춘하는 사람들과 같은 이들이 치료의 대상으로 여
겨지는 데에는 정말로 어려움이 많았다. (중략) 마찬가지로,  9·11 이후에 작성한 텍스트들
을 묶어 출간한 『불확실한 삶』에서 밝혔듯이, 세계 무역센터 테러 사건이 일어나자마나 희
생자들의 이름과 사랑하는 가족들과의 이야기가 즉시 알려지고 공감되었는데, 나는 그러한 
신속성에 놀라고 말았다. 그러나 아프가니스탄 전쟁이 시작되었을 때, 누구도 우리에게 얼마
나 많은 사망자가 발생하였는지 알려주지 않았을 뿐만 아니라, 그들의 이름, 얼굴, 그리고 
그들의 이야기들과 욕망 등에 대해서도 알도록 허락하지 않았다. 그들의 죽음의 현실은 상
실될 뿐이었다. 우리 쪽 희생자들의 죽음에 대해서는 장엄한 이상화가 진행되었으나, 다른 
편에서 발생한 죽음은 애도 자체가 부정되었다.2)

                
버틀러 스스로가 변호하듯 2000년 전후로 일어난 변화가 전기 페미니즘 연구와의 절

대적인 단절을 통해 이루어진 것이 아니다. 전기의 젠더 계보학이던 후기의 정치윤리학이던 
간에 분명한 것은 버틀러가 관심을 가지고 대변하고자 했던 이들은 주류의 지배 질서 속에서 
인간으로서 마땅히 받아야할 인정과 대우, 존중을 받지 못한 채 차별받는 삶으로 고통 받다가 

1) 본 논문은 『레비나스의 맥락들』 (그린비, 2017)라는 제목으로 출판될 공저에 “레비나스 얼굴 윤리학
의 진보적 수용 – 주디스 버틀러의 ‘적(敵)의 얼굴을 향한 정치 윤리학’이라는 제목으로 수록될 논문
을 2017년 여성신학회 정기학술대회 <주디스 버틀러, 신학으로 읽기>에 맞게 편집한 글임을 밝혀 둡
니다.   

2) Judith Butler, Humain, inhunain – Le travail critique des normes (Paris :Editions 
Amsterdam, 2005), 148.

-12-



심지어 죽음까지도 완전히 은폐되어 애도의 권리조차 박탈당해 버리고만 이들이라는 공통점이 
있다는 것이다. 이에 2000년대 이전의 젠더 계보학 연구가 버틀러에게 젠더 문제에서 주류의 
차별과 억압을 비판하는 눈을 뜨게 해준 저항적 인식론을 주로 키워주었다면, 2000년 이후의 
정치윤리학과 관련된 작업들은 인권이나 주권이 유예된 채 살아가는 현실의 사람들을 바탕으
로 한 윤리적 성찰과 정치적 참여를 보다 적극적으로 보여주고 있다고 표현하는 것이 적절하
겠다.3) 

버틀러에게 있어서 레비나스가 중요하게 등장하기 시작한 것도 이러한 학문적 흐름의 
변화와 깊이 관련 있다. 그가 레비나스의 사상을 중요하게 다루면서도 동시에 자신의 관점과 
견주어 비판적으로 성찰한 내용이 담겨있는 글들은 모두 2000년대에 접어들면서 출판된 저서
들에 수록되어 있다. 『윤리적 폭력비판 – 자기자신을 설명하기』(Giving account of Oneself, 
2003), 『불확실한 삶 – 애도와 폭력의 권력들』(Precarious Life, 2004), 그리고 『갈림길 – 유
대인 됨과 시오니즘 비판』(Parting Ways : Jewishness and the Critique of Zionism, 
2012) 등이 여기에 해당된다.  

그렇다면 왜 버틀러는 레비나스의 윤리학에 주목하게 되었을까? 위에서 언급한 버틀
러의 저서 모두 9·11 테러이후 미국과 이슬람 세계, 이스라엘과 팔레스타인의 갈등과 대립이 
극단으로 치닫는 상황에서 집필되었다. 그는 이 저서들에서 공통적으로 미국이나 이스라엘과 
같은 서방국가들이 자국의 안전을 위협하는 테러에 대한 응징이자 자국민의 생명을 보호하는 
정당방위로서 군사적 무력의 사용을 정당화하고, 심지어 이를 윤리적 단계로 승화시키고 있다
고 비판하였다. 그는 철학자의 관점에서 폭력을 이렇게 정당화하는 작업의 근간에는 서구의 
근대적 이데올로기가 있다고 지목한다.

버틀러가 서구의 근대적 이데올로기에 대해 윤리학적 관점에서 비판을 가할 수 있었
던 데에는 레비나스의 공이 매우 결정적이었다. 레비나스가 누구인가? 그야말로 타자에 대한 
비참하고 잔인한 폭력이 어떻게 문명화된 인간 사회에 나타나게 되었으며 오히려 이러한 폭력
이 어떻게 주류 철학에 의해 정당화었는지, 심지어 철학이 그러한 폭력의 발생에 어떻게 이론
적 근거를 제공하게 되었는지를 밝히고자 했던 대표적인 학자다. 물론 레비나스에게 있어서 
이러한 문제의식을 갖도록 한 사건들은 버틀러의 그것과는 역사적으로 분명히 다른 사건이다. 
그의 문제의식은 19-20세기 세계 문명의 ‘자랑스러운’ 중심지였던 유럽 대륙 안에서 일어난 
끔찍하고도 잔인한 유대인 학살과 냉전이데올로기 폭력에서 시작하였다. 이러한 폭력의 원인
과 오랫동안 씨름한 레비나스는 자신이 목도한 인류 최대의 비극이 결국 ‘진리’라는 이름아래 
일자(주체)가 타자를 동일화시키며 일자의 앎으로 타자의 존재를 탈취하려 했던4) 서양철학 전
통의 오래된 경향성이 만들어낸 “전체성의 향수”5)에서 비롯되었다고 생각했다. 나아가 이러한 
서양철학의 정신이야말로 당시 유럽 전역을 공포로 몰아넣은 인종 학살을 발생시킨 전체주의
적 정치 선동의 사상적 근원이 되었다고 지목했다. 중요한 점은 레비나스가 철학자답게 한 사
회에서 자행되는 현실적 폭력의 근원을 그 사회를 떠받치는 철학적 사고에서 찾았던 것처럼, 
폭력을 중단시키는 방법 역시 철학적 사고의 변혁으로만 가능하다고 보았다는 사실이다. 이를 
위해 그는 일자에 의해 결코 동일화되거나 ‘종합될 수 없는 것’(Le non-synthétisable)로서의 
타자의 절대적 타자성을 해명하는 데에 연구의 상당부분을 할애한다.  

3) 조현준, “주디스 버틀러의 인종의 젠더 계보학과 타자의 정치 윤리학”, 「인문학 연구」, 2010, 제 17
호, 174-212, 177. 

4) Emmanuel Levinas, Ethique comme philosophie Première (Paris : Seuil, 1998), 73. 
5) 엠마누엘 레비나스, 『윤리와 무한』, 앙명수 옮김 (서울 : 다산글방, 2000), 98.

-13-



그러나 ‘주체’의 관점에서 ‘타자’를 인식하거나 종합하려고 했을 때 발생하는 인식론
적 혹은 물리적 폭력을 드러내는 일은 이미 일자를 남성으로, 타자를 여성으로 대치하여 남성
과는 구별되는 여성만의 ‘차이’ 혹은 ‘다름’을 긍정하였던 현대 페미니즘 이론 일반에서도 쉽
게 찾아 볼 수 있는 비슷한 유형의 사고 틀이라고 할 수 있다. 특히 타자의 ‘다름’에 대한 긍
정과 인정은 포스트모더니즘 계열의 사상 전반에서 공유되는 것이기에, 이러한 점을 특별히 
레비나스만의 유산이라고 평가하기는 힘든 면이 있다. 

그렇다면, 버틀러가 레비나스에게서 진정으로 배운 것은 무엇이었을까? 그것은 바로 
타자에게 자행되는 폭력을 중지시키기 위해 일자(주체)가 타자를 만나는 새로운 방식으로서의 
설명하였던 ‘타자 윤리학’이다. 레비나스에게서 배운 타자를 만나는 새로운 방식은 주체가 타
자에게 저지르는 압제나 주류질서의 강자가 소수자에게 자행하는 폭력을 ‘진리의 이름으로’ 
정당화해 왔던 낡아빠진 ‘동일자의 윤리학’과는 완전히 다른 것이다. 그것은 ‘타자’와 ‘나’의 
거리를 없애고 차이를 무화시키는 균질의 방식이 아니다. ‘나’로서는 영원히 다다를 수 없는 
타자의 초월성에 직면하고 그 앞에 겸허히 호출되어 결국 그가 명령하는 것에 나의 자유를 전
적으로 귀속시키는 역전된 방식이 바로 ‘타자 윤리학’인 것이다. 버틀러가 레비나스에게 배운 
것은 타자의 타자성에 대한 인정 자체가 아니다. 앞에서도 설명하였듯이 타자성은 이미 페미
니즘의 비판적 사유방식에서도 매우 중요한 테제로 논증되고 있었다. 버틀러가 레비나스에게 
배운 것은 타자가 고통과 부당함 속에 처해 있을 때 결국 주체가 그에 대하여 피할 수 없이 
짊어져야하는 책임을 설명하는 윤리학의 논증이었다. 물론 버틀러는 레비나스와 달리 책임을 
요청하는 타자와 그 책임에 부름 받는 주체의 만남을 정치사회적 컨텍스트와 연결하여 보는 
데까지 나아간다. 개별적이고 우연한 것처럼 보이는 주체를 향한 타자의 윤리적 호출 사건 뒤
에는 근본적으로 그들 각각을 구성하고 있는 성별, 젠더, 인종, 국적, 문화, 언어, 계층 등에 
따라 복잡하게 얽혀있는 인간사회의 다양한 지배질서가 자리 잡고 있기 때문이다. 바로 이러
한 이유 때문에 레비나스의 타자 윤리학은 버틀러에 의해 타자를 향한 정치윤리학으로 확대된
다. 

3. 버틀러 : 적의 얼굴과 윤리6)

       
레비나스의 얼굴 윤리학은 어떻게 버틀러 얼굴의 정치윤리학을 탄생시켰을까? 버틀

러가 레비나스의 ‘타인의 얼굴’ 개념에 관심을 갖게 되는 데에 결정적인 역할을 한 것은 2001
년 9·11 세계무역센터 테러 사건이다. 이 사건이 발생한 뒤 이틀 만에 조지 W. 부시 美대통
령은 테러를 일으킨 알 카에다에 대한 군사 보복을 즉각적으로 명령하였고, 한 달도 안 되어 
미국과 영국은 항공기와 미사일로 아프간 전 지역에 대한 공습을 감행하며 아프가니스탄 전쟁
을 시작하였다. 이후로도 전쟁은 13년간 지속되었는데 이 전쟁이 한 참 진행 중이던 2003년 
3월에는 대량 살상무기를 이유삼아 이라크를 공격하고 독재자 사담 후세인을 체포하여 처형하
기도 하였다. 아메리카 대륙 밖에서 오랫동안 전쟁이 진행되는 동안 많은 미국인들은 주요언
론들을 통해 보도되는 잔혹한 영상들과 사진들에 점차적으로 익숙해져 갔으며, 이러한 익숙함
은 오히려 더욱 더 자극적인 이미지들을 확보하여 보도하려는 언론 산업의 치열한 경쟁으로 
이어지게 되었다. 

버틀러는 『불확실한 삶(2004)』에 마지막으로 수록된 같은 이름의 글에서 언론을 통해 

6) 원 연구논문에 포함되었던 <2. 레비나스 : 타인의 얼굴과 명령>은 본 발표의 주제가 버틀러인 만큼, 
편집본에서 삭제하였다. 

-14-



보도되는 전쟁관련 사진들 속에 등장하는 다양한 인물들(빈 라덴, 아라파트, 후세인, 콜린 파
월, 아프칸 소녀들, 참수된 미군들, 민간인 희생자들)의 얼굴 재현 방식의 문제를 레비나스의 
얼굴 개념으로 분석하고자 한다. 이를 통해 얼굴의 재현이 ‘테러 응징’과 ‘자국의 안전’, 그리
고 ‘독재로부터의 해방’이란 이름으로 수행되는 소위 ‘정당한’ 전쟁의 ‘폭력’을 어떻게 합리화
시키는지를 보여주고자 한다. 그러나 곧장 이러한 분석으로 들어가기에 앞서 레비나스 윤리학
과 얼굴 개념을 자신의 언어로 풀어서 보다 세심하게 이해하는 작업을 펼침으로써 자신의 관
점에서 레비나스 얼굴 개념을 재해석하고 의미를 새롭게 확장하는 기초작업을 보여준다. 

타자의 불확실성

버틀러는 레비나스의 윤리학을 한마디로 “절대적 평화주의” 혹은 “비폭력의 윤리”로 
정의한다. 타자의 얼굴이 주는 ‘죽이지 말라’는 명령을 곧 절대적 평화와 비폭력을 실행하라는 
보다 구체적인 명령으로 읽어낸 것이다. 레비나스에게 있어서 명령에 대해 윤리적 주체로서 
인간이 답할 수 있는 것은 오직 하나의 방식뿐이다. ‘네, 제가 여기 있습니다’라고 응답하는 
것만이 가능한 것이다. 물론 레비나스도 타자의 얼굴이 명령하는 순간에 주체가 맞닥뜨리게 
되는 당혹스러운 머뭇거림에 대해 완전히 무지했던 것은 아니다. 그러나 주체의 당혹스러움은 
결국 주체의 이기성과 관련된 것으로서 타자의 위급함에 결코 우선할 수 없기에, 레비나스 윤
리학에서 깊이 다루어지지 않았다. 

그러나 버틀러는 타자의 얼굴 명령의 우선성을 주장하는 레비나스의 관점에 기본적으
로 동의함에도 불구하고, 그보다는 더욱 세심하게 명령 앞에서 느끼는 주체의 당혹스러움에 
대해서도 보다 깊게 파고든다. 그리고 거기서 ‘죽이지 말라’는 명령 이외에 타자의 얼굴이 주
는 또 다른 메시지의 정체를 해명하고자 한다. 이를 위해 얼굴의 명령이 레비나스의 기대만큼 
의미전달에 있어 그렇게 명확하지 않음을 에둘러 다음과 같이 말한다.

레비나스의 “얼굴” 개념은 오랜 시간 비판적인 고찰을 촉발시켜왔다. 그가 “타자”라 부르는 
것의 “얼굴”은 나에게 윤리적인 요구를 하지만 우리는 그것이 어떤 요구를 하는지 알지 못
하는 것 같다. 타자의 “얼굴”의 비밀스러운 의미는 읽힐 수는 없다. 얼굴이 전달하는 명령을 
직접적으로 번역해서 언어학적으로 정식화되고 따라야 할지 모르는 규정으로 만들 수는 없
다.7) 

레비나스 윤리학은 타자의 얼굴 명령이 ‘죽이지 말라’는 의미를 계시한다고 가르친다. 
그러나 문제는 명령의 의미가 언어로 전달되는 것이 아니라는 데에 있다. 실제로 타자의 절대
적 타자성을 강조하는 레비나스는 언어를 통한 ‘나’와 ‘타자’의 상호이해가능성을 크게 신뢰하
지 않았다. 타자의 얼굴에서 명확한 문장을 갖춘 언어가 아니라 빈곤한 얼굴과 헐벗은 얼굴로 
전달되는 의미에 더 집중했다. 다시 말해 얼굴은 언어를 고통스럽고 번민에 젖어 있는 소리, 
즉 신음과 흐느낌, 울부짐 등과 같은 “무언의 고통의 발성”으로8) 그 의미를 대체하여 전달하
는 것이다. 그런데 여기서 버틀러가 문제 삼는 것은 언어 없이 맞이하는 타자의 얼굴은 언제
나 명쾌하게 해석될 수 있는 단 하나의 의미, 곧 윤리적 명령만을 전달하는 것이 아니라는 사
실이다. 무언의 고통과 발성은 “언어학적 번역의 한계”를9) 근본적으로 내포하기에, 그 기층에

7) 버틀러, 『불확실한 삶』, 181.
8) 위의 책, 184.

-15-



는 또 다른 의미의 메시지들이 혼란스럽게 함께 뒤섞여 있다.  
이렇게 타자의 얼굴이 무엇을 의미하기는 하지만, 그 무엇이 아직은 명확하게 ‘죽이

지 말라’는 단 하나의 명령으로 좁혀질 수 없는 상태를 가리켜 버틀러는 “타자의 불확실
함”(the precariousness of the Other) 혹은 “불확실한 삶”(prearious life)이라고10) 부른다. 
사실 ‘불확실함’이라는 말은 원래 레비나스에게서 빌려온 것이지만, 레비나스 자신과 그의 연
구가들에게서 주목받은 말은 아니었다. 그는 우리에게 책임감을 호소하는 타자의 얼굴이 담고 
있는 극한의 죽을 운명(mortalité)과 벌거벗음(nudité)의 상태를 설명할 때 “모든 불확실함 보
다 더 불확실한 불확실함”이라고 표현했다.11) 레비나스가 책임감을 호소하는 타자의 비참함을 
표현하기 위해 ‘타자의 불확실함’이라는 표현을 사용했다면, 버틀러는 이러한 의미이전에 아직
은 얼굴의 의미가 명확하게 해석되지 않은 타자의 상태를 표현하는 말로 바꾸어 사용하고 있
다.  

그렇다면 버틀러는 왜 타자의 얼굴을 - 레비나스마저 잘 사용하지 않았던 - ‘불확실
함’이라는 말로 강조하고자 했을까? 이해를 돕기 위해 예 하나를 생각할 수 있다. 피투성이의 
얼굴을 한 낯선 이가 갑자기 뛰어나와 지나가던 나를 붙잡고 울부짖을 때, 우리는 분명히 그
가 ‘살려달라’고 요청하는 것임을 알면서도 갑자기 두려워진다. 우선 그를 이렇게 만든 무엇이
(혹은 누군가가) 나도 그렇게 만들어 수 있을지 모른다는 두려움이 강하게 몰려온다. 그런데 
그러한 두려움이 나로 하여금 나에게 매달린 손을 뿌리치며 얼굴을 돌려 도망치게 함으로써 
그를 죽게 내버려 둘지 모른다는 또 다른 두려움도 함께 밀려온다. 버틀러의 말을 빌리자면 
“자기 자신의 생존에 대한 공포가 있고, 또 타자를 해칠지 모른다는 불안이 있다”는 것이
다.12) 쉽게 말해, 우리는 타자의 고통스러운 얼굴 앞에서 ‘죽이지 말라’는 명령을 받기도 하지
만, 동시에 그 얼굴에 담겨있는 불확실함이 주는 원초적인 공포로 인해 이기성이 작동되어 
‘그를 죽게 내버려 두라’는 강력한 “살인에 대한 욕망”에13) 휩싸이기도 한다는 말이다. 이것이 
바로 타자의 얼굴이 건네주는 이중의, 모순된 메시지라고 할 수 있다. 

얼굴이 건네주는 모순된 메시지에 대한 버틀러의 관점에 많은 이들이 불편해 할 수 
있다. 위기에 처한 사람 앞에서 자신의 안위를 더 중요하게 보살피는 사람을 두고 우리는 ‘이
기적이다’, ‘비인간적이다’라고 비난하는 것을 마땅히 여기는 도덕 교육을 익숙하게 받아왔기 
때문이다. 그러나 실제로 우리의 삶을 지배하고 있는 일상의 도덕을 돌이켜 성찰해 보면, 위
급한 타자의 우선성보다 나의 생명권과 행복권을 더 높이 두는 일들이 도처에 일어나고 있으
며, 동시에 그러한 일들을 어쩔 수 없는 일, 피치 못한 일, 심지어 당연한 일쯤으로 합리화하
고 있음을 쉽게 발견한다. 우리는 그렇게 자신의 이기성을 합리화하는 일상의 도덕규범에 실
제로 매우 익숙해 있다. 버틀러가 레비나스의 윤리학의 도움을 받아 문제 삼고 있는 지점이 
바로 이렇게 우리의 일상을 지배하는 도덕이며, 나아가 거기서 초래되는 폭력의 정당화의 문
제이다. 그는 이렇게 정당화되는 폭력을 “윤리적 폭력”이라고 부르며, 이것이 감추고 있는 반
휴머니즘적인 폭력성을 고발하려고 한다. 그리고 자신의 조국과 민족이 행하고 있는 응징과 
복수, 해방의 전쟁이 바로 이러한 “윤리적 폭력”의 연장선 위에 있음을 비판적으로 성찰하고 
있다.     
         

9) 위의 책, 184.
10) 위의 책, 184.
11) Emmanuel Levinas, Altérité et transcendance (Paris: LGF, 2006), 132.
12) 버틀러, 『불확실한 삶』, 188.
13) 위의 책, 187.

-16-



얼굴의 재현과 폭력
 

버틀러는 레비나스 윤리학에 대한 자기 나름의 이해 위에, ‘얼굴’이나 ‘박해’와 같은 
레비나스의 개념들을 자신의 조국과 민족이 관련된 폭력의 문제들을 비판적으로 분석하는 데
에 유용한 개념으로 사용한다. 『불확실한 삶』에서는 ‘얼굴’ 개념을 중심으로 작업을 펼치고 있
으며, 『윤리적 폭력비판』에서는 ‘박해’의 개념이 중요한 키워드로 사용하고 있다. 

레비나스의 얼굴 개념과 관련하여 버틀러는 이 개념이 내포하고 있는 치명적인 약점
을 솔직하게 드러내는 일에서부터 시작한다. 앞에서 설명하였듯이 얼굴은 이중의 메시지, 즉 
‘나를 죽이지 말라’는 타자의 요구와 ‘그를 죽게 내버려 두라’는 나의 이기적 욕망을 동시에 
준다. 그러나 레비나스는 두 번째 메시지, 즉 이기적인 욕망 충동의 강렬함에 대해 버틀러보
다 깊이 논하지 않았다. 이는 타자의 명령이 나의 욕망보다 절대적으로 우선해야 한다고 주장
하는 의도가 반영된 결과이다.

그러나 여기서 근본적인 의문이 떠오른다. 타자의 우선권을 지켜주기 위해 나를 기꺼
이 포기하게 할 수 있을 만큼 타자의 얼굴이 그렇게 헐벗지도, 빈곤하지도 않을 때가 많다는 
사실이다. 심지어 어떤 타자는 순수한 얼굴을 하고도 나나 내가 사랑하는 사람에게 폭력을 가
하기도 한다. 사회에서도 제 3의 타자들에게 폭력을 가하는 타자를 찾아보기란 어렵지 않다. 
어떤 타자의 얼굴에는 무고함이 드러나는 것이 아니라, ‘악’이라고 불릴 만한 잔인함이 노골적
으로 보이거나 혹은 위선적으로 감춰져있다. 버틀러는 이러한 상황을 고려한다면 스피노자나 
니체, 프로이드, 그리고 공리주의자들과 같이 “나 자신을 위한 자기보존의 권리를 말할 수 없
을 때에도, 나는 타자의 삶을 보호하라는 명령을 말할 수 있을까?”라는14) 질문이 충분히 제기
될 수 있다는 것을 인정한다. 하지만 ‘타자의 얼굴’ 개념이 내포하고 있는 이러한 필연적인 비
현실성에도 불구하고, 레비나스는 “고상한 마조히스트”처럼15) 자신의 안위보다는 타자에 대한 
책임의 우선성을 결코 포기하지 않았다. 경제적 동물(homo economicus)이라는 본성을 결코 
지울 길이 없어 보이는 것 같은 우리의 실존에 비추어 보자면, 레비나스의 ‘타자의 얼굴’ 개념
은 과도하게 자기희생을 강요하는 매우 비현실적이고 억압적인 성격을 지니고 있다는 비판을 
피해가기가 쉽지 않다. 

그러나 이러한 치명적 약점에도 불구하고 버틀러가 레비나스의 윤리학을 버리지 않고 
‘타자의 얼굴’을 자국과 민족의 정치적·군사적 컨텍스트를 분석하는 중요한 개념으로 사용하기
를 포기하지 않는 이유는 따로 있다. 우선 버틀러의 작업은 악인의 존재나 어떤 타자의 악한 
얼굴 자체를 부인하는 것이 아니다. 혹은 그러한 타자의 잘못을 따지지도 않고 무조건적인 용
서를 굴욕적으로 베풀어야 한다고 주장하고 싶은 것도 아니다. 그가 진짜로 문제 삼는 것은 
누군가의 얼굴이 매체를 통해 - 그것도 특정한 정치적 컨텍스트 안에서 - 제공되면서 ‘악인의 
얼굴’로 ’재현’(representation)되는 과정 자체이며, 이것을 비판적으로 분석하기 위해서는 레
비나스의 타자의 얼굴 개념이 매우 유용했던 것이다.

매체를 통해 ‘악인의 얼굴’로 재현되는 주인공은 실제로 테러범일 수도 있고, 독재자
일 수도 있고, 적군(敵軍)일 수도 있다. 하지만 문제는 그들도 사람인 고로 살면서 보여주는 
다양한 순간의 다양한 표정들이 있을 것인데, 미국과 서방의 매체들은 이상하리만큼 특정한 
얼굴, 즉 ‘악인다운’ 얼굴만을 보도한다. 예를 들어, 빈 라덴이나 사담 후세인 같은 경우 “극
도로 괴기스러운 인간의 얼굴”(human face in this deformity and extremity)로서 “그 얼

14) Judith Butler, Precarious Life (London & N.Y. : Verso, 2004), 140.
15) Idem. 

-17-



굴 자체, 특히 눈에 악이 과장되게 흡수”된 것처럼 이미지화 되어, 도저히 그것을 인간다운 
얼굴이라고 인정할 수 없게 만드는 것이다.16) 그는 이렇게 매체에 의해 얼굴 이미지가 선택적
으로 재현되는 것을 “얼굴의 생산(production of the face)”이라고 불렀다.17)

 폭력이 발생할 수 있는 각기 다른 방식들에 대해 생각해 보아야 할지 모른다. 한 가지 
방식은 다름 아닌 얼굴의 생산, 즉 오사마 빈 라덴의 얼굴, 야세르 아라파트의 얼굴, 사담 
후세인의 얼굴의 생산을 통해 이루어진다. 매체들은 이 얼굴들로 무엇을 했는가? 그 얼굴들
은 분명히 틀에 끼워 맞추어 졌지만, 또한 그 틀에 맞추어 연기하고 있다. 그렇게 해서 나온 
결과는 언제나 극단적이다. 이것들이 바로 전쟁 시에 종종 사용되는 초상화들로서, 마치 빈 
라덴의 얼굴은 테러 자체의 얼굴로, 아라파트는 기만의 얼굴로, 후세인의 얼굴은 시대의 폭
군으로 보여준다.18) 

버틀러는 편향되어 재현된 특정한 얼굴 이미지가 악을 인격화한다고 비판한다. 악의 
인격화는 레비나스가 말했던 얼굴의 통약불가능성(incommensurability)을 위반하고 악과 얼
굴 사이의 관계를 폐쇄적으로 단언해버리고 만다. 다시 말해 “이 얼굴은 악이고, 얼굴인바 
악”이라는 단 하나의 확실한 의미만을 대중에게 각인시키는 것이다.19) 버틀러가 볼 때, 이렇
게 생산된 “(얼굴)이미지들은 전쟁의 전리품들이거나 전쟁의 목표들”일 뿐이며, 이러한 이미지 
속에서는 불확실성으로서의 “얼굴은 지워졌다.”20) 이제 잔인하고 포악스러운 표정을 띤 후세
인이나 빈 라덴의 얼굴 사진을 볼 때마다 미국이나 서방 세계의 사람들은 그를 악의 화신으로 
곧장 일치시키게 된다. 반대로, 체포되거나 처형된 얼굴을 볼 때에는 서방세계의 군사적 승리
를 쉽게 떠올리게 된다. 

버틀러는 적의 얼굴을 이미지화하여 악을 인격화하는 이러한 작업이 결국 징벌과 복
수의 이름으로 수행되는 자국의 전쟁 목적과 승리를 극명하게 시각화함으로써, 전쟁의 정당성
을 끊임없이 대중에게 세뇌시키고 전쟁을 끊임없이 선동한다고 비판한다. 다시 말해 적(敵)의 
얼굴 생산은 전쟁을 시행하고 유지시키는 서방의 군사적·정치적 패권주의가 은밀하게 세력을 
확장하는 데에 이바지 할 뿐만 아니라, 결과적으로 서방이 ‘악의 축’으로 지목한 테러집단의 
세력과 대립적인 짝을 이루어 세계의 폭력 구조를 계속해서 재생산하는 것으로 보는 것이다.  
   그러나 버틀러의 관점은 서방사회 구성원 다수의 격한 반발에 직면하기 쉽다. ‘테러
리스트이고, 독재자인 것이 분명한 이들을 악인이라 부르고, 또 그들의 악한 얼굴을 보여주는 
것이 도대체 왜 문제라는 말인가?’ ‘그들이 저지른 반인륜적 범죄를 보도하면서 미소를 띠는 
편안하고 친절한 얼굴을 보여주는 것이 그들에 대한 정당한 증오를 불러 올 수 있겠는가’와 
같은 불편하고도 격양된 반발이 일어날 수 있다는 말이다. ‘눈에는 눈, 이에는 이’라는 징벌과 
복수의 법에 격양되어 있는 사람들의 일반적 심성에서 이러한 반발은 어쩌면 너무나 자연스러
운 것일 수 있다. 

하지만 합리적인 사고는 다른 길을 보여주기도 한다. 폭력(테러, 독재권력)을 더 큰 
폭력(대규모 군사작전, 친서방정부 설립)으로 진압하는 방식은 – 아무리 후자의 폭력이 우리
의 일반적 도덕심성이나 혹은 국제법에 의해 허용 받는다고 해도 – 폭력의 고리를 원천적으

16) Ibid., 143.
17) Ibid., 141. 
18) Ibid., 141.
19) 버틀러, 『불확실한 삶』, 198.
20) 위의 책, 196.

-18-



로 끊어내는 데에 실패한 듯이 보인다. 지난 반세기를 돌아보며 많은 이들이 ‘팍스 아메리카
나’는 생각보다 세계의 평화에 그리 효과적이지 못했음을 인식하기 시작했다. 오히려 테러 세
력의 저항이 더 극에 달하고 있으며, 이에 따라 군사적 대응의 강도도 함께 훨씬 강해져야 했
다. 전쟁을 치르고 있는 양쪽모두 민간인의 피해가 속출하고 있으나, 아이러니하게도 그들의 
군사적 패권은 더욱 더 견고해지면서 경제적-정치적 권력까지 세력을 확대하고 있다. 사양길
에 접어들었던 군사산업이 다시금 부활하였으며, 외부의 강력한 적에 맞서는 증오심을 부추겨 
내부의 결속을 세력화 하는 집단이 정치권력을 독점하게 되었다. 폭력의 구조가 전 방위에서 
비극적으로 항시화 되고 있는 것이다. 

버틀러의 문제는 이제 명확해졌다. 어떻게 복수할 것인가가 아니라, 어떻게 폭력을 
중단시킬 것인가에 초점이 맞추어진 것이다. 그런데 견고한 폭력의 구조를 어떻게 하면 와해
할 수 있을까? 버틀러는 레비나스와 함께 완전히 평화주의적이고 비폭력적인 자기만의 노선을 
선택함으로써 새로운 길을 제시하고자 한다. 그리고 이를 위해 테러리스트와 독재자의 얼굴, 
즉 적(敵)의 얼굴마저 레비나스가 가르쳐주는 명령하는 타자의 얼굴로 받아들이도록 결단을 
촉구하는 새로운 얼굴의 정치윤리학을 논증해 나가고자 한다. 그러나 이에 대한 논증은 『불확
실한 삶』에서만이 아니라, 『윤리적 폭력비판』을 함께 읽어야 이해되기 쉽다. 

앞에서 살펴보았듯이 버틀러는 악의 화신으로 인격화되었던 얼굴, 즉 “악에 포착된 
것으로 전시되는 얼굴은 인간적이지 않은 얼굴, 레비나스적인 의미에서의 얼굴이 아닌 얼굴이
다.”라고 말한다.21) ‘레비나스적인 의미에서의 얼굴이 아니다’, 혹은 ‘인간적이지 않다’라는 말
은 - 쉽게 말해 – 악의 화신으로 인격화된 얼굴을 대할 때 우리가 결코 어떠한 윤리적 명령
도 받지 못했다는 말이다. 어찌 보면 당연한 말이다. 매체에 보도되는 테러리스트나 독재자의 
‘악한’ 얼굴은 그에게 정당한 복수를 되돌려 주어야 한다는 분노를 대중에게 선동하기 위해 
철저하게 계획적으로 생산된 얼굴이다. 윤리 명령이 삭제된 얼굴이 바로 적의 얼굴인 것이다. 
악을 인격화하는 얼굴의 정치는 결국 폭력을 중단할 수 없을 뿐만 아니라, 끊임없이 증오와 
복수의 욕망을 불태우게 한다. 

버틀러의 독창적인 관점이 바로 여기서 정점에 도달한다. 레비나스 윤리학에서 나에
게 ‘죽이지 말라’는 명령을 하는 타자는 헐벗은 굶주림의 얼굴을 한, 가난하고 병들고 연약한 
이로 주로 좁게 지시되는 경향이 있다. 그러나 버틀러는 레비나스가 유대인 박해와 관련하여 
언급했던 사회 정의론에 영향을 받아, ‘죽이지 말라’는 명령을 적(敵)의 얼굴에서도 읽어내는 
단계까지 발전할 것을 요구한다. 그는 다음과 같이 말한다. “나에게 잔인한 타자도 얼굴을 갖
고 있다고 말할 수 있을 것이며, 그것은 나에게 상해를 입힌 사람들에게도 윤리적으로 반응해
야 하는 어려움을 시사한다.”22)  쌍방이 폭력으로 치닫는 관계는 결국 어느 한쪽이 복수하기
를 그만두지 않는 한 멈출 수 없다. 1 대 1의 관계에서는 한쪽의 힘이 월등하게 상대를 압도
할 때, 폭력이 중단되고 강자에 의해 평화의 질서가 잡히는 경우가 있다. 그러나 폭력의 주체
가 무수히 다양한 국제적 상황에서 볼 때 서방세계의 월등한 군사력은 오히려 이에 저항하는 
이들을 끝없이 결집시키는 동력을 제공하는 원천이 되어왔다. 모든 것을 힘으로 제압하는 ‘팍
스 아메리카나’는 결국 관념에만 머무른 환상에 불과한 것이다. 바로 이러한 상황에서 버틀러
는 적의 얼굴에서 - 도저히 쉽게 용납할 수 없는 것이 분명하지만 – 복수의 금지 명령을 읽
어내는 것이다. 

21) 위의 책, 198.
22) 버틀러, 『윤리적 폭력 비판』, 158.

-19-



타자의 “얼굴”에 반응하는 것이 도저히 불가능하다고 보이는 상황들, 살인욕에 불타고 복수
심이 압도하는 상황들이 있다. 그러나 타자와의 일차적이고 무의지적인 관계는, 우리가 자기
를 보존하려는 에고이즘의 목적에 정초한 주의주의와 자극적인 공격 양자를 단념해야 한다
는 요구를 제기한다. 따라서 “얼굴”은 박해자를 공격하지 말라는 무시무시한 금지를 전달한
다. 

나에게 상해를 입히며, 나의 사랑하는 이들을 죽음에 내몰아 버린 이들의 얼굴에서 
‘죽이지 말라’는 명령을 받아들이는 것은 그들의 행동이 사실은 악하지 않다거나, 이쯤에서 용
서받아도 되기 때문에 그런 것이 결코 아니다. 그들의 행위에 대한 법률적 판단은 여전히 유
효하다. 그렇기 때문에 그들의 잔인한 얼굴에서 윤리적 명령을 받아들이고 따르기란 더욱 어
려운 일이다. 그들 손에 죽어간 이들을 떠올릴 때 끓어오르는 분노를 삭이고, 불끈 쥐는 주먹
을 애써 억눌러야 한다. 결코 쉬운 일이 아니다. 이는 인간 일반의 도덕적 심성에 자연스럽게 
어울리는 일도 아니다. 심지어 칸트 식의 도덕의지로도 쉽게 되는 일이 아니다. 그러나 이러
한 불가능성 속에서도, 버틀러는 - 레비나스를 따라 - 인간 본연의 도덕 감정이나 의지를 뛰
어넘어 절대적 수동성으로 자신을 낮추는 불가능성의 가능성을 윤리의 핵심에 놓는다.        

바로 여기서 레비나스의 “박해”(persécution) 개념이 버틀러에게도 중요해진다. 그는 
레비나스에게 있어서 우리가 타자가 휘두른 폭력에 의해 박해를 받는 것은 우리가 단순히 무
능하기 때문이 아니라는 점에 주목한다. “박해를 받는 것은 타자에 대한 책임의 이면(裏面)”이
기 때문이다.23) 타자의 폭력에 맞서서 똑같이 폭력으로 대응할 수 있는 권리를 포기하는 것, 
바로 그것이 버틀러가 레비나스에게서 읽어내는 박해받는 자의 윤리적 책임이며, 이러한 방식
을 통해 박해받는 자가 윤리적 주체로 서게 한다고 보는 것이다. 

내가 자기방어를 목적으로 죽이고 싶어지는 이 얼굴은 나에게 호소하는 “얼굴”이고 내가 거
꾸로 박해자가 되지 않게 하는 얼굴이다. 물론 책임은 박해받는 상황에서 일어난다고 주장
할 수는 있다 – 이것은 특히 다른 사람의 유해한 행위의 원인이 자신이었다는 것을 확인하
는 것이 책임감의 의미가 아닐 경우에는 강제적이고 반-직관적인 주장이다. 그러나 모든 역
사적으로 구성된 집단인 민족이 정의상 항상 박해를 당할 뿐 결코 박해하지 않는다는 주장
은, 존재론적인 층위와 전존재론적인 층위를 혼동하는 것일 뿐 아니라, “자기 방어”를 빌미
로 수락할 수 없는 무책임성을 인가하고 공격성에 무제한으로 호소하는 것일 수 있다.24) 

레비나스로부터 ‘박해받는 자의 윤리’를 수용하는 것이야말로 버틀러가 레비나스에게서 영향 
받은 가장 중요한 핵심이라고 할 수 있다. 그러나 위의 인용구에서 이미 버틀러는 레비나스에
서 한 단계 나아가는 매우 중요한 자기만의 정치적 관점을 보태면서 ‘얼굴의 윤리학’을 ‘얼굴
의 정치윤리학’ 차원으로 밀고 나가는 결정적 계기를 보여주고 있다. 레비나스에게서 박해받
는 자가 박해받는 원인은 역사적 사실에 근거하여 구체적으로 분석되지 않았다. 많은 텍스트
에서 레비나스는 박해받는 자가 아무런 잘못도 짓지 않은, 무고한 희생자이자 인질임을 은연
중에 강조했었다. 이로 인해 책임감 역시 잘못에 대한 죄의식이 결코 아님을 함께 주장했다. 
그러나 희생자의 무고함을 설명하기 위해, 박해받는 자의 대표로서 - 아주 드물지만 – 홀로코
스트의 희생자들을 꼽기도 함으로써 논란의 여지를 남기기도 했다.

23) 위의 책, 166. 강조는 필자가 함. 
24) 위의 책, 166-167.

-20-



이와 달리, 국제적 상황 속에서 발생하는 폭력과 전쟁의 고리를 분석하고자 하는 버
틀러는 이러한 폭력의 고리에서 어느 쪽도 ‘무고한’ 희생자나 ‘절대 악’으로서의 폭력자로서 
갈릴 수 없음을 인식한다. 이는 복수의 피로 물든 인간의 역사에서 폭력의 기원을 가린다는 
것이 거의 불가능하기 때문이다. 위의 인용에서 볼 수 있듯이, 버틀러는 어떠한 민족도 박해
를 당하지만은 않았다는 사실을 상기시킨다. 그렇기 때문에 그는 만약 어느 민족이 자기 민족
만의 무고함을 주장한다면, 그것은 “자기방어”를 빌미로 그들이 저지르게 될 폭력을 합리화하
는 논리로 전락하게 될 뿐이라고 비판한다. 특히 유대 민족과 관련하여 - 레비나스의 순진한 
옹호와 달리 - “박해당함이 유대주의의 본질이라고 말하는 것은 유대주의란 이름으로 수행된 
행위성과 공격을 무시하는 처사”일 뿐만 아니라, 팔레스타인 점령과 같이 “문화적이고 역사적
인 분석”을 필요로 하는 복잡하고도 특수한 문제들을 “유대민족의 초역사적인 정의적 진리”에 
호소함으로써,25) 유대 정부의 법률적 책임을 은폐시키고 있음을 폭로한다.            

버틀러는 적어도 국제정치적 관계에서 순수하게 무고한 희생자를 찾을 수 없다고 본 것
이다. 미국과 이스라엘, 서방세계가 벌이고 있는 테러집단과 일부 이슬람 세력과의 전쟁에서 
볼 수 있듯이, 하나의 폭력 사건은 그 책임자를 분명하게 가릴 수 있을 만큼 단조로운 개별적 
사건이 아니다. 폭력 사건들은 서로 꼬리에 꼬리를 물고 일어난 복수의 연속이다. 그러나 서
방의 매체를 통해 펼쳐지는 적의 얼굴을 활용한 얼굴의 정치는 이러한 폭력의 연속적 고리에 
대한 대중의 이해를 방해하고, 개별적 사건에 대한 분노와 증오심을 증폭시킨다. 그리고 이를 
이용해 지배 세력들은 아주 쉽게 자기 영역에서의 패권을 확장한다. 버틀러가 레비나스의 얼
굴 윤리학에 만족하지 않고 얼굴의 정치윤리학으로 나아간 것은 바로 이러한 문제의식과 깊이 
관련되어 있는 것이다. 

한 가지 덧붙여야 할 것은 버틀러가 단순히 서구 언론 매체에 이미지화 되는 것들 
중에 ‘적의 얼굴’만을 분석하지는 않았다는 점이다. 예를 들어, 미군이 탈레반 정권을 무너뜨
리고 아프가니스탄의 점령군으로 입성하게 되었을 때, 뉴욕타임즈의 일면은 부드카가 벗겨진 
아프칸 소녀들의 얼굴로 장식되었다. 버틀러에 의하면 이 얼굴도 일종의 생산된 얼굴이다. 왜
냐하면 이 어린 소녀들의 민낯은 여성 해방의 행위로, 미군에 대한 감사의 행위, 미군의 승리
에 대한 환영의 행위로 미국인들에게 인식되었을 뿐만 아니라, 궁극적으로 “성공적으로 수출
된 미국의 문화적 진보의 상징”이 되었기 때문이다.26) 하지만 버틀러는 “이 이미지들이 어떠
한 서사적 기능 안에서 동원되었는지, 아프카니스탄 침입이 실제로 페미니즘의 이름으로 이루
어졌던 것인지, 그 침입이 뒤늦게 몸에 휘감은 것이 어떤 형태의 페미니즘이었는지 물어야 한
다.”고 비판한다. “더 중요한 것은 이 이미지들이 덮어 가리고 탈실재화한 것이 어떤 고통과 
애도의 장면인지를 물어야” 할 것이라고도 덧붙인다.27)

특정한 얼굴을 보여주는 정치는 특정한 얼굴을 감추는 정치와 짝을 이룬다. 버틀러에 
의하면 주류 매체는 서구가 치르는 전쟁의 정당성과 승리를 시각화하는 얼굴들을 집중적으로 
보도하는 동시에, “이라크에서 죽었고 참수된 미군들의 생생한 사진과 미국의 폭탄에 의해 불
구가 되거나 살해된 아이들의 사진”에 대해서는 보도를 통제하였다.28) 이렇게 사진을 통제하
는 이유는 무엇일까? 그것은 이러한 사진들이 불러일으키는 시민들의 “애도” 때문이다. 애도
가 왜 문제인가? 버틀러에 의하면, 베트남 전쟁이 종식될 수 있었던 데에는 네이팜탄으로 불

25) 위의 책, 167.
26) 버틀러, 『불확실한 삶』, 195.
27) 위의 책, 196.
28) 위의 책, 203.

-21-



타 죽어가는 아이들의 사진이 있었다.29) 이 사진이 미국인들로 하여금 전쟁이 파괴시킨 삶의 
불확실함을 이해하게 하고 어린영혼들의 비참한 죽음을 애도하게 하였다. 죽음에 대한 애도란 
결국 인간의 취약성과 의존성, 무기력함과 겸손함, 고통의 비참함에 직면하게 하는 행위이다. 
“슬퍼할 능력이 바로 주체와 타자의 분리 가능성을 깨닫고, 나의 존재를 위협할 타자의 얼굴
을 ‘환대하라’는 윤리적 명령의 출발점”이기 때문이다.30) 바로 이러한 이유로 인해 애도에 잠
기는 미국인들이 멈추지 않고 늘어났을 때, 전쟁 반대 여론이 비로소 정치적으로 의미 있는 
힘을 발휘하게 되었고 종전이 선언되었다. 그러나 “애도에 잠겨 있음”이 본질적으로 발생시키
는 폭력에 대한 저항을 경험한 위정자들은 더 이상 이러한 실수를 반복할 만큼 어리석지 않았
다. 9·11 테러이후 겨우 열흘의 애도 기간이 흘렀을 때 G.W. 부시 대통령은 “애도의 종식”을 
재빠르게 선언했다.31) 군사적 대응으로서 전쟁을 시작하기에는 삶의 불확실함을 처절하게 깨
닫는 겸손한 애도보다는 끓어오르는 증오가 더 효과적이기 때문이다. 

버틀러에 의하면, 얼굴의 정치는 이렇게 전쟁과 폭력을 중단시킬 수 있는 애도를 불
러일으킬 만한 얼굴들, 다시 말해 레비나스가 가르쳤던 무한의 명령을 떠올릴만한 얼굴들을 
시민들의 눈으로부터 감추는 전략적 방식으로 군사적 패권주의를 재생산해 간다. 바로 이러한 
이유에서 정치학을 언제나 윤리학이 넘어서고 전복해야할 하위 단계로 취급했던 레비나스와 
달리,32) 버틀러에게는 오히려 윤리학이 현실의 얼굴정치의 패권을 폭로하는 정치윤리학으로 
변화해야만 하는 합당한 이유를 찾는다. 
  
레비나스로 레비나스에 맞서기 : 동거(cohabitation)의 정치윤리학   

그러나 버틀러의 최신작 『갈림길 – 유대인 됨과 시오니즘 비판』(2013)이 출판되자마
자 레비나스에 대한 오해 혹은 배신이라는 오명
이 버틀러에게 씌워졌다. 이 책에는 레비나스와 
관련하여 두 편의 논문이 수록되어 있는데, 이
중에서도 한 편의 논문에는 “레비나스로 레비나
스에 맞서기”(Levinas contra Levinas)라는 도
발적인 소제목이 달려 있다. 이는 레비나스에 
대한 버틀러의 최근 입장이 2003년과 2004년에 
연이어 출판된 두 작품보다 비판의 강도가 상당
히 커졌다는 의미로 이해할 수 있다. 

어떠한 계기로 버틀러에게서 입장의 
변화가 생긴 것일까? 9·11 테러이후 일어난 미
국의 아프가니스탄 전쟁과 이라크 전쟁을 비판하며 정치적 행동과 연구 작업을 멈추지 않았던 
버틀러는 2005년 이후부터는 보다 본격적으로 이스라엘의 팔레스타인 식민화와 인종차별 정
책에 비판하며 이스라엘 대한 정치·경제적 제제를 주장하는 국제운동인 BDS 

29) 위의 책, 204. 
사진설명 – 1972년 6월 베트남 네이팜탄 폭격 당시 AP통신 사진기자 닉 우트가 찍어 이듬해 퓰리처 
상을 받은 사진.

30) 조현준, 주디스 버틀러의 인종의 젠더 계보학과 타자의 정치 윤리학 : 넬라 라슨의 버틀러, 『패싱』과 
레비나스의 ‘얼굴’, 「인문학연구」, 제 17호, 173-212, 194.

31) 위의 글, 194.
32) 레비나스, 『존재와 다르게』, 227.

-22-



Mouvement(Boycott, Divestment and Sanctions Movement)를 공개적으로 지지하고, 이
스라엘의 팔레스타인 점령 종식을 주장하는 <평화를 위한 유대인의 목소리>(Jewish Voice 
for Peace)라는 단체의 자문단으로 활동하며 진보적 국제정치에 적극적으로 가담한다. 바로 
이 과정에 펼친 연구들이 이 새 책에 수록되어 있는데, 여기서 그는 마틴 부버, 발터 벤자민, 
한나 아렌트 그리고 레비나스 등과 같은 유대 계열의 사상가들의 사상을 되짚어가며 이스라엘 
국가의 폭력을 가능하게 하는 생각의 기원들이 이들의 사상 속에 은밀하게 숨어있었던 것은 
아닌지 파헤치고자 한다.             

레비나스에 대한 입장의 선회가 결정적으로 일어난 계기는 1982년 사브라(Sabra)와 
샤탈리(Chatila) 학살 사건 발생 직후 레비나스가 한 라디오 프로그램에서 가진 토론의 전문
이 실린 잡지를 버틀러가 읽게 되면서라고 할 수 있다.33) 사브라와 샤탈리는 레바논에 위치한 
팔레스타인 난민촌이었는데, 팔레스타인 해방기구의 전투단원들의 무장이 해제되고 얼마 지나
지 않아 주로 노인과 어린아이, 여성 등과 같은 민간인들만 남아있던 이곳에 참혹한 학살이 
일어났다. 그런데 학살자들을 색출하는 과정에서 이스라엘의 사람들이 가담했다는 사실이 알
려지게 되었고 국제사회의 분개는 더욱 커졌다. 당연히 이스라엘 정부를 향해 책임자 처벌을 
요청하는 목소리가 전세계적으로 거세졌다. 그러나 이스라엘 정부의 대응은 국제사회의 요구
에 부응할 만큼 충분하지 못하였다. 이 인터뷰에서 레비나스는 홀로코스터의 무고한 유대인들
이 안타깝게도 자신들의 당한 폭력 사건에서 아무런 교훈도 배우지 못했을 뿐만 아니라, “무
고함의 유혹”에 빠지고 말았다고 고백한다. 그러나 그는 이러한 유대인들의 한계야말로 “독일
인들이 가한 최후의 정신적 상처”라고 주장한다.34) 어찌되었건 간에 인터뷰의 주요 골자는 학
살의 희생자였던 유대인의 손에서 일어난 학살에 대한 레비나스의 반성적 성찰이 강하게 담겨
있다고 할 수 있다. 그러함에도 함께 토론에 참여했던 철학자 알랭 핀켈크라우트(Alain 
Finkielkraut)와 비교하여 레비나스는 이스라엘 정부의 미온적 대응에 대해 크게 비판적인 입
장을 나타내지 않기도 하였다.  

그러나 버틀러의 눈을 끈 것은 다만 이스라엘 정부에 대한 레비나스의 소극적 비판
만이 아니었다. 버틀러는 토론 진행자가 던진 하나의 질문에 대한 그의 대답에서 이제까지와
는 전혀 다른 레비나스를 발견한다. 그 질문은 “이스라엘에게 타자는 우선적으로 팔레스타인
이 아닌가”라는 것이었고, 레비나스는 다음과 같이 답하였다.

타자에 대한 내 정의는 완전히 다릅니다. 타자는 이웃인데, 반드시 친족을 뜻하는 것은 아니
지만, 친족이기도 합니다. 이러한 의미에서, 타자를 위해 존재하며 당신은 이웃을 위해 있습
니다. 그러나 만약에 당신의 이웃이 다른 이웃을 공격하거나 그에게 불의하다면, 당신을 무
엇을 할 수 있겠습니까? 거기서 타자성은 다른 성격을 취합니다. 거기서는 타자성 안에서 
적이 나타납니다. 아니면 적어도 혹은 누가 맞고, 누가 잘못했는지, 누가 정의롭고 누가 불
의한지를 알아야 하는 문제가 발생합니다. 잘못을 저지르는 사람들 사람들이 있습니다. 

군대와 무기로 무장한 국가, 적을 억제하는 의미로서의 군대, 그것은 방어적이어야만 합니
다. 그것의 필요성은 윤리적입니다. 우리의 이웃들을 지켜내라고 명령하는 오래된 윤리적 개
념이 그것입니다. 나의 민족, 나의 친족, 그들이 나의 이웃입니다. 우리는 유대민족을 방어

33)  Judith Butler, “Levinas trahi? La réponse de Judith Butler”. 인터넷 출처 -
http://laphilosophie.blog.lemonde.fr/2013/03/21/levinas-trahi-la-reponse-de-judith-butler/
34) 사브라(Sabra)와 샤탈리(Chatila) 학살 사건과 레비나스의 인터뷰에 관해서는 다음의 책을 볼 것. 마

리안느 레스쿠레, 『레비나스 평전』, 변광배 외 옮김 (파주: 살림, 2006), 473-478.

-23-



할 때, 이웃을 방어합니다. 개개인으로서의 유대인은 유대민족을 방어할 때, 이웃을 방어합
니다.35)   

  이제까지 레비나스의 윤리학을 수포로 되돌리는 것과 같은 낯선 대답은 버틀러로 하
여금 레비나스가 “자기보존”(self-presevation)은 아니지만 “자기방어”(self-defense)로서의 
보복적 폭력의 가능성을 인정하고 있다고 생각하게끔 하는 결정적 계기가 되었다.36) 문자 그
대로 보자면 레비나스가 유대인의 이웃으로 팔레스타인 사람들이 아니라 친족으로서의 “나의 
민족”을 우선적으로 지목함으로써, 자기 민족을 공격하는 팔레스타인의 폭력에 대한 보복을 
묵인하고 있다는 것을 부인하기 어렵기 때문이다. 이러한 인식의 전환은 결과적으로 버틀러로 
하여금 레비나스 텍스트를 의심하며 다시금 분석하는 연구로 이끌게 하였고, 그 결과물이 바
로 『갈림길』에 수록된 논문들이다. 

이 책에서 버틀러는 유대인의 이웃으로 팔레스타인을 지목하는 데에 의외로 매우 소
극적인 레비나스의 태도가 도대체 어디서 기원하였는지를 파헤치고자 한다. 이를 위해 레비나
스의 시오니즘을 우선적으로 연구하고 비판한다. 버틀러에 의하면, 레비나스의 의도는 타자가 
나에게 행하는 박해에도 불구하고 ‘보복과 복수하기를 포기하는’ 얼굴의 윤리학을 규명하는 
데에 있다. 그러나 이것을 규명하는 과정에서 레비나스는 ‘박해’라는 보편적 계기를 유대민족
이 당한 홀로코스트라는 하나의 역사적 사건에 귀속시키고 박해를 유대민족만의 운명으로 특
징화하는 우를 범함으로써,37) 팔레스타인과의 갈등을 근본적으로 피할 길이 없는 이스라엘 건
국에 대해 호의적인 태도에 쉽게 이르게 되었다고 폭로한다. 버틀러는 ‘박해받는 자’가 하나의 
역사적 사건의 주인공으로서의 유대민족으로 지목되는 순간, 유대민족의 무고함이 과장되게 
포장되고 이는 결국 유대민족이 오늘날 팔레스타인을 대상으로 저지르는 폭력을 무책임과 자
기방어의 논리로 합리화하는 오류를 범하게 된다고 비판한다. 

버틀러가 볼 때, 레비나스의 시오니즘과 이스라엘 국가 건국 이해의 치명적인 약점은 
홀로코스트를 당한 유대인의 비참한 운명을 1948년이후 이스라엘 국가가 건국되면서 겪어 온 
갈등상황과 일치시켜 이해하고 있다는 점이다.38) 국가를 세워나가는 과정 속에서 이스라엘이 
겪게 되는 저항과 테러, 국지전, 물리적 소요 등을 유대민족이 겪었던 홀로코스트의 박해 연
장선 속에서 이해한다는 말이다. 그러나 “이스라엘 국가만이 이 시기에 박해로 고통 받았다는 
주장은 명백하게 틀린 것이다. 1948년 한 해에만 75만 명 이상의 팔레스타인들이 고향과 집
에서 강제적으로 철거되었다.” 이러한 상황에서 버틀러는 “레비나스가 유대주의의 무시간적 
본질로서 박해를 규명하면서, 하나의 구체적인 역사적 사건들로부터 ‘박해’를 추출한다는 것은 
의심스럽고 문제적이다”39)라며 비판한다. 이스라엘의 건국과 함께 발생한 “비의지적 동
거”(unwilling cohabitation)가40) 초래한 팔레스타인들의 비극이 근본적으로 이스라엘 국가의 
폭력에 의한 것임이 분명함에도 불구하고 레비나스는 자기민족과 이웃에 대한 “자기방어”의 
논리로 이러한 폭력을 폭력으로 명명하는 데에 소극적이었던 것이다. 이를 두고 버틀러는 레

35) Emmanuel Levinas, "Israël, éthique et politique, entretiens avec S. Malka (avec Alain 
Finkielkraut)",  Les Nouveaux Cahiers, n° 71, 1983, p. 1-8. in Judith Butler, “Levinas 
trahi? La réponse de Judith Butler.”  

36) Judith Butler, Parting Ways : Jewishness and the Critique of Zionism (New York : 
Columbia University Press, 2012) 58-59.

37) 위의 책, 45.
38) 위의 책, 45. 
39) 위의 책, 45. 
40) 위의 책, 43.

-24-



비나스가 팔레스타인들에 대한 이스라엘의 책임을 방기하며, 결과적으로 팔레스타인들을 “얼
굴이 없는”(faceless) 이들로 대하고 있다고 비판한다.41)

 그러나 레비나스 윤리학과 레비나스의 팔레스타인-이스라엘 갈등 이해사이에 나타나
는 근본적인 논리적 모순에도 불구하고, 버틀러는 레비나스 사상을 완전히 포기하기보다 레비
나스의 사상 자체로 그러한 모순을 비판하는 전략을 세움으로써 자기만의 길을 개척하고자 한
다. 버틀러가 시작하는 지점은 유대인들이 이주하여 이스라엘 국가를 세우기 이전 이미 그 땅
에는 팔레스타인들이 거주하고 있었다는 사실이다. 그들의 거주권은 다만 임시적이었던 것이 
아니라, 수 천 년의 시간을 따라 민족을 이루며 일궈 온 그들의 재산이자 그들의 터전이었다. 
이러한 사실에서 볼 때, 이스라엘 건국은 팔레스타인이 소유한 자리를 탈취한 사건이라고 밖
에는 말할 수 없다. 여기서 버틀러가 사용하는 ‘자리탈취’(usurpation de la place)라는 개념
의 출처가 바로 레비나스 윤리학에서 왔다는 사실이 중요하다.42) 많은 텍스트에서 레비나스는 
주체가 타자를 만날 때 느끼는 당혹스러움을 그가 ‘나의 무고함’에도 불구하고 나에게 자신의 
살 권리를 매우 당당하게 요구하는 데에서 기인한다고 설명하였다. 그러나 그는 그러한 무고
함의 감성을 드물게 파헤치기도 했는데, 그것은 무고함 이면에서 발견되는 타자의 자리를 빼
앗았다는 알 수 없는 느낌이었다. 

나의 세계-내-존재, 혹은 나의 “해 아래 내 자리”, 나의 집, 그것들은 나에 의해 이미 제 3
세계로 축출되고, 학대받으며, 굶주린 다른 사람에게 속했던 자리들을 탈취하였던 것이 아닌
가. 떠밀려난 사람, 소외받는 사람, 축출된 사람, 박탈당한 사람, 살해당한 사람. 파스칼이 
말했던 것처럼 “해 아래 내 자리”는 모든 땅에 대한 탈취의 시작이자 이미지이다. 의지적으
로도 양심적으로도 무결한 나의 결백에도 불구하고 내 존재가 폭력과 살인으로 이루어졌다
는 것에 대한 근심. (중략) 나의 현존재(Dasein)의 여기(Da) 안에 다른 사람의 자리를 차지
하고 있는 근심. 자리 갖음의 능력없음은 심오한 유토피일 뿐. 타인의 얼굴에서 나에게 오는 
근심.43)         

버틀러는 레비나스의 이러한 자리탈취의 개념을 이스라엘과 팔레스타인의 현 상황에 
적용하기를 주저하지 않는다. 단, 레비나스가 말하는 주체의 자리 탈취의 근심에는 여전히 정
의적 관점에서의 책임이 부재하지만, 팔레스타인에 대한 이스라엘의 식민지 점령에는 분명히 
따지고 밝힐 책임이 존재한다. 이러한 관점에서 버틀러는 국제 정치의 영역에서 이 둘의 폭력
과 박해, 침탈과 강금을 중재할 수 있는, 실질적으로 유효한 조치들과 제제들이 반드시 필요
하다고 보았다. 

마지막으로, 버틀러가 이스라엘에 의한 팔레스타인 점령을 중지시키기 위해 레비나스
윤리학에 나타나는 대리(substitution) 개념을 동거(cohabitation)으로 전환한 것을 언급해야 
할 것이다. 레비나스에게서 윤리적 책임이란 고통 받는 타자의 자리를 내가 대신 짊어지고 대
리(substitution)하는 것이다. 그래서 이러한 윤리적 주체를 메시아라고 부르기도 한다. 그런
데 버틀러는 대리란 일회적 사건일 수 없음을 강조한다. 이는 “나의 자리가 이미 다른 이의 
자리였다고 말하는 것은 자리 자체가 결코 단독으로 소유될 수 없다는 것을 말할 뿐만 아니
라, 같은 장소에서 동거하는 문제를 피할 수 없다는 것을” 말하기 때문이다.44) 그렇다면 어떻

41) 위의 책, 39.
42) 위의 책, 60.
43) Emmauel levinas, Ethique comme philosophie première (Paris : Edition P.&R.. 1992) 

93-94.

-25-



게 같은 자리에서 동거하는 일이 가능한가? 버틀러는 적어도 이스라엘과 팔레스타인의 상황과 
관련하여서는 명확하게 입장을 밝힌다. 그것은 수백만의 팔레스타인들을 그 좁은 자치지구에 
감금해 놓은 장벽을 허무는 일에서 시작된다. 버틀러는 “그 자체가 폭력적으로 놓여 졌고 유
지되는 장막의 저쪽 편에는 결코 타자가 존재하지 않는다.”라고 단언하며 다음과 같이 말을 
잇는다. “타자의 고통에 대한 대응을 요구하는 윤리적 명령을 무화시킬 수 있는 분리장벽은 
없다. 어떻게 우리가 사람들을 차별하고, 그들 전체를 얼굴 없는 이들로 만들며 그들과의 섞
임을 방해하는 장막을 가로질러 그러한 책임을 생각할 수 있을까?”45)  

버틀러가 볼 때 이스라엘과 팔레스타인의 문제는 윤리학의 영역에서 그 온전한 해결
점을 찾기란 불가능하다. 결국 두 민족이 서로 같은 땅에서 동거하는 방법에 대한 논의는 장
벽을 허물어 서로에게 필요한 토지에 대한 권리를 상호 인정해 주고, 함께 살아가는 규칙들을 
정하는 정치의 장에서 이루어져야 하기 때문이다. 그러나 정치는 권력이고 힘의 논리로 전복
되기 너무 쉽다. 바로 이러한 이유에서 버틀러는 정치의 영역에서 타자와의 공존을 가능하게 
하는 윤리적 책임이 서로에게 부여됨을 주장한다. 물론 그 책임을 누가 먼저 시작할 것이냐는 
분명하게 가려진다. 진보 정치를 추구하는 버틀러에게 그 시작은 더 힘 센 국가, 더 많은 것
을 소유한 민족에게서부터 시작된다. 그것이 곧 버틀러의 조국이며, 버틀러의 민족이다. 복수
하기를 멈추는 것, 자리뺏기를 포기하는 것, 바로 그것에서부터 적의 얼굴을 향하는 정치윤리
학이 시작되는 것이다.  

버틀러의 얼굴의 정치윤리학은 레비나스의 사상 속에 부재한 구체적인 사회적 문제에 
대한 언급에 갈증을 느끼는 이들에게 대리적인 만족을 준다. 특히, 폭력을 항구적으로 유지시
키는 정치사회적 지배질서에 대한 버틀러의 냉철한 분석과 동거의 정치윤리학은 윤리적 개인
이 아니라 윤리적 시민으로 우리가 함께 협력하여 해야 할 일들의 필요성과 방향성을 보다 분
명하게 제시해 주고 있다. 서로의 얼굴을 마주하며 사회 속에서 약자의 얼굴을 한 이들의 삶
의 권리를 우선적으로 배려하는 제도들과 실천들을 마련하는 우리의 정치 행동 속에서 버틀러
는 레비나스의 타자의 윤리가 싹을 내릴 수 있는 가능성을 심어주었다고 평가할 수 있겠다. 
마지막으로 덧붙이자면, 버틀러의 적의 얼굴을 향한 정치윤리학이야말로 여전히 휴전상태를 
지속하며 대치중에 있는 한반도 상황에서 매우 중요한 가르침을 준다. 누가 먼저 폭력의 사용
을 멈출 것인가? 버틀러를 읽은 독자라면 그 답은 명백하다. 더 많은 것을 가진, 더 많이 안
전한, 더 많이 자유로운 바로 우리가 호출 받고 있다.  

44) Judith Butler, Parting Ways, 62. 
45) 위의 책, 49. 

-26-



-27-



-28-



-29-



-30-



-31-



-32-



-33-



-34-



-35-



-36-



-37-



-38-



-39-



-40-



-41-



-42-




